#### שמואל ב׳

The first four chapters of שמואלבי demonstrate that the kingdom of Israel was officially being transferred to TIT. Three events lead to TIT's ascension to the throne, the death of אבנר and his sons, the death of אבנר and the death of איש בשת. Although all three events paved the way for זוד. kingship, he mourned the death of all three. In chapter 1 an Amalekite lad attempts to curry good favor with TIT by informing דוד of his role in שאול's death. דוד does not consider this a favor at all and kills the lad for his boasting. דוד then sings a dirge for שאול and his sons. is crowned king over חברון in חברון and שבט אבנר's general crowns ישאול s on איש בשת king over the rest of Israel. איש בשת king over the rest of Israel. house and שאול house compete in a game of war to determine who could better defend the nation. In this war אבנר kills the fleet footed עשהאל who is דוד nephew and then the game turns violent. 360 men of שאול's side are killed and 20 from TIT's side, and all could see that TIT was being strengthened while the house of שאול was waning.

אבנר is accused of taking a former wife of אבנר (which is tantamount to wanting the throne). אבנר defects to דוד's side, which does not bode well with דוד's chief of staff, kills an unsuspecting אבנר for the treachery of appointing איש בשת and for killing his brother, דוד . עשהאל דור איש בשת as a demonstration that he had no

hand in the assassination. Next איש בשת is assassinated by two men who also at attempt to gain favor with אוד, and דוד (and דוד hills them as well. דוד now rules unopposed in ירושלים, and he rules there for 7 years. דוד conquers יושלים in an attempt to bring his capital closer to the territory of the tribe of the first king, namely בנימין. In the conquest of יואב, ירושלים distinguishes himself as a military hero and is appointed as דוד's chief general. The פלשתים and norm king of אוד's ascension to the throne and react in exact opposite ways. The פלשתים go to war and are roundly defeated, and makes peace and builds דוד a palace.

ארון brings the ירושלים. Amidst great celebration along the way tragedy strikes אוא who touches the ארון after it almost falls. He is immediately killed and דוד calls off the celebration. Three months later, דוד renews the celebration and dances profusely before the ארון to the displeasure of מיכל, for such is not the honor of a king.

The defends his position that before Hashem man has no דוד, not even a king.

דוד then asks to build the בית המקדש for Hashem, but is turned down in favor of a son yet to be born. דוד responds quite favorably to this and his kingdom becomes stronger and stronger as he conquers and subdues enemy after enemy.

then inquires about the survivors of the house of

שאול, and how he can fulfill the promise he made to שאול, and how he can fulfill the promise he made to יהונתן to look after his children. A child of משיבשת, יהונתן is found, who is crippled. דוד appoints a former servant of ציבא פישאול and keep him comfortable.

דוד sends a message of peace and consolation to אוון king of Amon over the loss of his father מנן. ומש is concerned that this is a spy mission and deeply embarasses "TIT's delegation. This ends in war and it is during this war that אוד, who remains home in ירושלים, calls for a woman בת שבע and weaves a tangled web of events that would haunt him for the rest of his life. For breaking up a home, his own home would come to severe disruption. For the violence done to דוד, אוריה, would be chased by the sword. A son of דוד's, אמנון, violates a daughter of אמנו, .תמר. דוד s son אבשלום kills אבשלום . אמנון rebels against his father and in a long protracted story זוד is forced to flee ירושלים and is only saved by אבשלום's refusal to take the advice that would have made his rebellion successful. מפינשת is accused of rebellion, שבע בן גרא curses דוד and שבע בן בכרי rebels as well. A famine consumes Israel and TIT puts an end to it by atoning for a sin of the house of שאול to the גבעונים. A song of TIT's follows, as well as a list of exploits at war and of ""'s generals.

The book of Shmuel ends with a story of how דוד came to purchase the mount where the בית המקדש would be built.

Tragically, it too involves pain and suffering for THT, but in the end he takes charge, takes the blame for his actions, repents and prepares for Hashem's presence on the mountain he had purchased.

### <u>פרק א'</u>

- (3A) (a) נער עמלקי informs דוד of שאול death.
  - (b) דוד presses the נער for more information and he responds.
  - (c) נער עמלקי for taking שאול s life.
  - (d) דוד laments the death of יונתן and יונתן.
- (3B) (a) IRONY: שאול lost his kingdom for having pity and not killing the king of שאול lost his life because an עמלקי had pity and did kill him.
  - (b) Identity of this נער<sup>1</sup>
- (4B) Chazal do not allow anyone to offer self-incriminating evidence in court. $^2$  How then could 717 kill the  $^2$  on his own testimony? $^3$
- (4A) (a) Compare this case to יעכן on עכן own testimony.4
  - (b) Compare this case to the lad killing אבימלך
- (4B) בן איש גר עמלקי. Can someone from עמלק convert?6
- (4B) 717 laments. Remember that 717 is now clear to being crowned king yet he laments the loss of what was preventing him from reaching his destiny.
- (5) What is ספר הישר?\*
- (6) Do you think the נער עמלקי was telling the truth? At what

point of שמואל פרק ל"א must he have done this? What evidence can you cite from שאול לא:ד-ה that שאול did not immediately die from his self inflicted wound?

- (3A) (a) 1-5
  - (b) 6-12
  - (c) 13-16
  - (d) 17-27
- (3B) (a) 6-10
  - (b) 13
- (4B) 16
- (4A) 16
- (4B) 13
- (4B) 17-27
- (5) 18

# REVIEW OF 'א פרק

עמלקי is informed by a יונתן and נער עמלקי were killed by the שאול יונתן presses the lad for more information and the lad states that he found שאול mortally wounded, with very little life left in him (שאול apparently had not died from falling on his sword in שאול). שאול the lad says, asked the lad to finish him off, and the lad, knowing that שאול could never survive this

wound, does so. He takes שאול's crown and arm bands and gives them to דוד. דוד and his men rend their garments over the bad news. דוד then rebukes the נער עמלקי for killing the chosen of 'ה and דוד kills him.

עונתן and his dear friend שאול, especially concentrating on their might, and how they built up the land of Israel. The refrain איך נפלו גבורים is repeated a few times.

### <u>פרק ב' </u>

- (3A) (a) אוד is crowned king in חברון and he learns of the valor of .12
  - (b) דוד addresses the men of יבישׁ גלעד.
  - (c) איש בשת crowns איש בשת king and he rules for 2 years<sup>13</sup>; דוד rules in חברון 7 years.
  - (d) The game of  $war^{14}$  between the house of שאול and the house of זוד, represented by אבנר  $^{15}$ .
- (3B) (a) עשהאל is killed. 16
  - (b) אידוד side loses 20 men and שאול's side loses 360. $^{17}$

### פרק ב'

- (3A) (a) 4
  - (b) 5-7
  - (c) 8-11
  - (d) 12-32
- (3B) 19-23

### REVIEW OF 'פרק ב'

מברון is crowned king of חברון in יהודה and he expresses his appreciation for the heroism of the people of יביש גלעד in burying and his three sons. איש בשת appoints איש בשת, the son of איש בשת truled altogether 2 years, and ruled in איש בשת 1/2 years. אבנר represents אבנר side and represents אבנר זיין side in a game which would apparently decide the outcome of the two kingdoms. In this game, יואב and ישאול side by and אבנר and אבנר side which would apparently decide the outcome of the two kingdoms. In this game, שאול side by and אבנר side waker and weaker.

# <u>פרק ג'</u>

- (3A) (a) 717's wives and children are listed. 18
  - אנר (b) איש בשת becomes estranged from איש בשת and makes a pact with
  - (c) אבנר insists on the return of מיכל before making any agreements with אבנר.<sup>20</sup>
  - (d) אבנר came to terms.<sup>21</sup>
  - (e) יואב kills אבנר. 22
  - (f) אבנר laments אבנר's death. 23
- (3B) (a) Why isn't מיכל listed?<sup>24</sup>
  - (b) Accusation of איש בשת against אונר is along the line of מורד במלכות.
  - (c) Why is פלטי בן ליש referred to as פלטיאל here? $^{26}$
- (4B) מדה כנגד מדה regarding יואב curse to יואב.27

### פרק ג'

- (3A) (a) 2-5
  - (b) 6-12
  - (c) 13-16
  - (d) 17-21
  - (e) 22-27
  - (f) 28-39

- (3B) (a) 3-5
  - (b) 7-8
  - (c) 15
- (4B) 29

# REVIEW OF 'ג'

The house of דוד continues to grow stronger, while 's house becomes weaker and weaker. דור's 1st 6 sons and their mothers are mentioned. איש בשת accuses אבנר of taking 's concubine, (such an act being אבנר)<sup>28</sup>, and אבנר reacts with anger. אבנר

promises to turn to 717's side and revert the entire kingdom to him from אבנר <sup>29</sup> (in the North) to באר שבע (in the South). sends over a message to אונר, who answers that he will only accept אונר's presence if he delivers מיכל back to him. מיכל is taken from her husband, פלטי בן ליש and returned to אבנר כחיש convinces the men of that דוד will make a better king than איש בשת and דוד receives אבנר and they sign a pact of peace. אננר, meanwhile, hears of this pact, and warns אבנר that אבנר's intentions were not honorable. אבנר of wanting to know אונר s position to ultimately fight אוד. זוד does not respond, and יואב therefore takes the opportunity to kill ייואב. אבנר's prime motive appears to be vengeance for his brother עשהאל's death. 30 However, the average Israelite may have thought that 717 was behind this deed. 717 leaves no mistake though, in his effusive eulogy over אבנר, that he did not want this to happen. 31 The people are satisfied that 717 had no hand in אבנר's death as he expresses his utter contempt for his own warrior and nephew, יואב.

# פרק ד'

- (3B) יונתן. son מפיבשת. 32°.
- (3A) The assassination of איש בשׁת, and דוד's reaction. $^{33}$
- (3B) Notice that the king is taking a nap in the afternoon. $^{34}$
- (4B) קל וחומר. <sup>35</sup>

# פרק ד׳

- (3B) 4
- (3A) 5-12
- (3B) 5
- (4A) 10-11

# Review of 'ז פרק

is introduced. Although his presence had nothing to do with the story on hand, the fact that he was crippled will be germane to events later in 'שמואל ב' is assassinated while he sleeps by 2 of his own tribesmen, מענה They present איש בשת איש בשת 's head thinking this would put them in good stead with איש בשת They were mistaken. The has them killed and cuts off their hands and feet for all to see and learn a lesson. איש בשת's head is buried in קבר אבנר in קבר אבנר in קבר אבנר.

### פרק ה'

- (3A) 1-3
- (3B) 4-5 (9)
- (3A) 6-10
- (3B) 13-14
- (3A) (4A) (4B) 11-12; 16-25

# REVIEW OF 'מרק הי

און is crowned king over all of Israel and he had ruled in 7 years. לווסי is captured from the יבוסי and additional wives and children of אורם, אור are enumerated. The king of חירם, אור hears of אור ascension to the throne and he sends artisans and craftsmen to build a palace for אור דוד. The פלשתים, too, hear of אור kingship and prepare for battle. אור inquires of the success of this battle, and הי assures him that he will defeat the מנייך defeats them and they are barely heard from again in תנייך.

# פרק ו'

- (3A) (a) דוד arranges to have the ארון brought to ירושלים<sup>52</sup>
  - (b) The tragedy of אנא. 53
  - (c) The ארון stops off at the house of ארון for 3 months and then דוד resumes his plan. 54
  - (d) The celebration of the return of the ארון.
  - (e) מיכל confronts דוד
- (4B) The mode of transporting the ארון.55
- (4A) Compare to the story of the death of נדב ואביהו. 56
- (4B) How could אפוד בד wear an אפוד בד?57 .
- (3B) (a) Why does אול respond to מיכל by referring to  $m ^{58}$ ?
  - (b) מיכל and children. 59
- (5) פירוש רש"י לדברי הימים.<sup>60</sup>

# <u>פרק ו'</u>

- (3A) (a) 1-5
  - (b) 6-9
  - (c) 10-12
  - (d) 13-19
  - (e) 20-23
- (4B) 3
- (4A) 6-9
- (4B) 14
- (3B) 21

### REVIEW OF 'ו

ארון brings the ארון from the house of ארון. He ignores the command of the תורה to carry the ארון on the shoulders of ארון and he transports them on a wagon drawn by cows. The slips and עזא tries to keep it from falling. When he touches it, he dies. This causes a cessation in the celebration and the is left in the house of עובד ארום הגתי for 3 months, and his house is blessed for the duration. דור הארון then removes the ארון again to resume his plan amidst great celebration and dance. דור מיכל ארון, מיכל ארון and dance profusely before the the time to the shoulders the profusely before the time.

wife sees this and considers this behavior unbecoming of a king. She chastises אות who responds sharply himself, reminding her that she is now the wife of the king, not the daughter of the king. The chapter ends with an implication of estrangement between אות מיכל.

### <u>פרכן ז'י</u>

- (3A) (a) 717 is secure from his enemies. 61
  - (b) אוד expresses his intention and נתן הנביא reacts. 63
  - (c) Hashem reacts to 717's request. 64
  - (d) דוד s on will build the בית המקדש. 65
- (3B) The next king of Israel is not yet born 66
- (4A) No reason is given here for the refusal of 717. Supplement from other Biblical references.<sup>67</sup>
- (4B) (a) A man is never jealous of his son's success, even if it is greater than his own. 68
- (4B) (b) Why is אית המקדש for fighting the בית המקדש for fighting the wars of Hashem?
- (3A) 717 responds. 70
- (3B) How could דוד sit in the היכל?

#### פרק ז׳

- (3A) (a) 1
  - (b) 2-3
  - (c) 4-11
  - (d) 12-17
- (3B) 12
- (4A) 12-15
- (4B) (a) 13
- (4B) (b) דברי הימים כב:ת
- (3A) 18-29
- (3B) 18

### REVIEW OF 'נפרק אי

7)7 is informed that his son, who is yet unborn will build a Temple to Hashem. 7)7 reacts positively and with much humility.

#### פרק ח׳

- (3A) TIT's military exploits. 73
  - (a) What is מתג האמה?<sup>74</sup>
  - (b) What did TIT do to the Moavites and why?75
  - (c) What did mm do to the horses and why?76
  - (d) תועי מלך חמת makes peace with דוד.77
  - (e) דוד gathers booty from many nations, including עמלק!
  - (f) דוד slays 18,000 at גיא מלך compare to תהלים ס:ב. 79.
  - (3B) Positions of leadership in Israel.
  - (a) What is a מזכיר?80?
  - (b) The lineage of צדוק and אחימלך.81
  - (c) What is הכרתי והפלתי?82
  - (d) How could ישבט if they are from כהנים if they are from שבט
- (4B) ויהי דוד עושה משפט וצדקה לכל עמו .84
- (5) Comparisons of texts of שמואל with texts of תהלים.85
- (5) קרי ולא כתיב .86
- (6) Why do you think Rashi makes the point to connect the stories of Chapters 7 and 8 in the parallel sections of and not in דברי הימים
  - (5) Rashi's commentary to דברי הימים.88

### פרק ח׳

- (3A) 1-14
  - (a) 1
  - (b) 2
  - (c)
  - (d) 9-10
  - (e) 12
  - (f) 13
- (3A) 14-18
  - (a) 16
  - (b) 17
  - (c) 18

- (5) 13
- (5) 3

# REVIEW OF פרק חי

THI'S military exploits and successes are recorded. He defeats the Philistines, Moavites, Arameans and many others. He lames the captured horses and sanctifies the booty to Hashem. He rules over all of Israel and promulgates judgment and charity for his people. A list of THI's "cabinet" follows.

# <u>פרק טי</u>

- (3A) מפיבשת s treatment of מפיבשת.
  - (a) דוד inquires of שאול household89 from ציבא.90
  - (b) ציבא informs דוד of a crippled son of מפיבשת named .91
  - (c) דוד and מפיבושת meet and converse.92
  - (d) זוד instructs ציבא how to care for מפיבושת.93
- (3B) (a) What is חסד אלקים? 94
  - (b) Why are we told of the birth of מיכא?95
- (4A) איבא and ציבא will appear again later in שמואלבי.  $^{96}$

#### פרק טי

- (3A) (a) 1-3
  - (b) 4-5
  - (c) 6-8
  - (d) 9-13
- (3B) (a) 3
  - (b) 12

# REVIEW OF CHAPTER 9

דוד has now attained peace through his many conquests and he has set up a "cabinet" of officers. Now דוד wishes to keep his promise to יהונתן tolook after his children. דוד calls for a servant from the house of ציבא named איבא to present any surviving children from the first king. ציבא finds one to represent them and his name is מפיבושת בן יהונתן invites him to live in ירושלים and to be cared for by ציבא and ציבא 20 servants and 15 sons.

#### פרק יי

- (3A) דוד and עמון
  - (a) The king of נחש) <sup>97</sup> dies.
  - (b) דוד sends a delegation to console the new king of עמון, יחנון, יפון, יפון, יפון, יפון, יפון, יפון
  - (c) מון s advisors interpret איזי actions and react.99
  - (d) TIT's men are shamed. 100
  - (e) עמון prepares for war and דוד does as well. 101
- (3B) יואב strategy and conquest.
- (4A) (a) What was the not that und did for the and why is response called non? 102
  - (b) Why didn't non simply accept these people as comforters? 103
  - (c) Customs of facial growth at this time. 104
  - (d) The status of יריחו at this time.105
  - (e) The תורה command concerning the land of עמון.106
  - (f) Why didn't TIT go to war with his people?107
  - (g) nappears again (according to some), under a different name. $^{108}$
- (5) (a) ילקוט מעם לועז, Rav Yaacov Culi
  - (b) רוקת, Rav Elazar of Worms

- (3A) 1-8 (a) 1 (b) 2 (c) 3-4 (d) 5 (e) 6-8 (3B) 9-19
- (4A) (a) 2 (b) 3 (c) 5 (d) 5 (e) 7-10 (f) 7-10

# REVIEW OF CHAPTER X

נחש, the king of עמון, dies and דוד sends a delegation to console the new king, חנון. אווי's princes advise him that this is a spy mission, and perhaps not altogether convinced, allows them to live, but deeply shames them and sends them away. שוח detects that דוד is gravely chagrined by this and prepares for war and hires many Arameans to assist him against דוד. דוד sees the buildup and prepares a pre-emptive strike against ארם אבישי and ארם defeat ארם, but the war is apparently not over, as the next chapter suggests.

### <u>פרק י"א</u>

### Background and Information

Israel had been fighting a war with עמון, 109 and דוד, 109 that remained in שמואל איפרק ייז שמואל איפרק ייז that when men went to war, they gave conditional divorces to their wives to prevent them from becoming אוריה in their absence. אוריה gave such a divorce document to his wife, בת, שבע.

- (3A) (a) What is לעת צאת המלאכים?<sup>112</sup>
  - (b) ויקם דוד מעל משכבו. Why was דוד sleeping in the afternoon?
  - (c) בת שבע Why was בת שבע washing openly?<sup>114</sup>
  - (d) What does רוחצת mean?115
  - (e) וידרוש לאשה. What was דוד seeking?<sup>116</sup>
  - (f) Why the response of ...יהלא..? 117
  - (g) אוריה החתי. why is he called this?118
  - (h) בתשבע conceives. 119
  - (i) דוד calls אוריה from war through יואב. 120
  - (j) אוריה sends אוריה home, 121 but אוריה refuses. 122
  - (k) דוד confronts אוריה's disobedience and אוריה explains.<sup>123</sup>
  - (1) אוריה still tries to get אוריה to go home, unsuccessfully.124
  - (m) TIT arranges for אוריה $^{125}$  s demise,  $^{125}$  again through יואב $^{126}$
  - (n) יואב reports the battle and אוריה loss to דוד through a messenger. 127
  - (o) TIT responds.128
  - (p) אוריה hears of אוריה s death, mourns for him, and marries her, 129 she gives birth and the thing is evil in Hashem's eyes. 130
- (4B) (a) Why does אוריה mention the ארון?131
  - (b) Isn't the ירושלים in ירושלים at this time?
  - (c) the דין of הבתנה. 133
  - (d) the concept of מורד במלכות. 134
  - (e) If אוריה was divorced from אוריה why did she have to mourn for him? $^{135}$

- (5) Commentary of Isaac Acosta. 136
- (6) Homework
  - (a) How did the messenger change יואב's command and why?
  - (b) Simplify v.26 to its main message. Why is the proposition written as it is? $^{137}$  Try to do the same to בראשית טייז:

#### פרק י"א

- (3A) (a) 1
  - (b) 2
  - (c) 2
  - (d) 2
  - (e) 3
  - (f) 3
  - (g) 3
  - (h) 4-5
  - (i) 6-7
  - (i) 8-9
  - (k) 10-11
  - (1) 12-13
  - (m) 14-17
  - (n) 18-24
  - (o) 25
  - (p) 26-27
- (4B) (a) (b) 11
  - (c) 27
  - (d) 9-13
  - (e) 27

### REVIEW OF CHAPTER XI

While the Israelites are fighting the Amonites אורית notices a very beautiful girl and inquires about her. דוד is told that she is married to a man named אורית who was away at war. The us that men at war granted their wives a divorce document should they be lost at war. The woman, named מוש is brought to the palace and conceives a child. דוד calls her husband, named אורית and twice attempts to convince him to go home, unsuccessfully. Since בת שבע is carrying a child it is important for אורית to have spent some time with her. Since אורית refuses to go home, דוד arranges for his demise as is the king's right to do to anyone who refuses his command. אורית dies in battle and דוד immediately takes of Hashem.

# Chapter 12

- (3A) (a) משל כבשת הרש identify each character. 138
  - (b) TIT reacts 139
  - (c) THT accuses 140 and pronounces the punishment 141.
- (4B) The personality of TIT. 142
- (3A) (d) דוד responds מאתי 144 להי 143
  - (e) מון gets the last word 145
  - (f) The child is sick  $^{146}$ , THT prays and mourns  $^{147}$ , the child dies  $^{148}$ , THT stops mourning.
  - (g) The birth of שלמה  $^{149}$ , also named ידודיה.  $^{150}$
- (3B) יואב off.

- (4A) The punishment for stealing sheep. 151
- (4B) The amount of wives a king is allowed. 152
- (4B) מצוות בין אדם לחברו ובין אדם למקום .153
- (5) (a) פיסקא באמצע פסוק<sup>154</sup>
  - (b) פרשה סתומה פרשה פתותה 155.
- (4A) לשון סגי נהור. <sup>156</sup>
- (4A) קל וחומר in קל.157
- (4B) הלכות אבילות mourn for his dead son? son? to mourn for his dead
  - (b) TIT's statement to his servants. 159

- (6)  $\underline{\text{Homework}}$  (a) In what ways are the parable (משל) different from reality (נמשל). Why did תון change these things?
  - (b) In the parable, who is the guest? 161
  - (c) Notice three different names for the guest. Why?  $^{\mbox{\scriptsize 162}}$

# CHAPTER XII

- (3A) (a) 1-4
  - (b) 5-6
  - (c) 7-11
- (4B) general tangent
- (3A) (d) 13
  - (e) 13-14
  - (f) 15-23
  - (g) 24-25
  - (h) 26-31
- (4A) 6
- (4B) 8
- (4B) 13
- (5) 13
- (4A) 14
- (4A) 18
- (4B) (a) 20
  - (b) 23

### REVIEW OF CHAPTER XII

The prophet, און tells דוד a parable which gets און to pronounce sentence upon himself. און tells דוד that he will endure internal family strife as well as be chased by the

sword. דוד himself will not die, but the child conceived in chapter 11 will. The child is born sickly and דוד fasts and prays for its recovery, hoping to overturn the decree. The child dies after 7 days and דוד ceases his fasting and mourning. דוד consoles בת שבע and another child is born to them. They name the child שלמה and he was also named ,ידידיה, which means beloved of Hashem.

After this יואב finishes off the Amonites.

# Background information to chapters 13-21

The stories in these chapters point to retribution for מרקים ט-ייב actions in פסוקים ט-ייב, according to יתו words at מסוקים ט-ייב.

These stories can fall under two categories, 163

- (1) Stories involving TIT's household.
- (2) Stories involving TMT fleeing the sword.

This chapter is in the first category. It is the story of Tamar and Amnon and includes the killing of Amnon at the hands of Avshalom.

Chapters 14-18 tell of the origins and details of Avshalom's rebellion.. In between there are stories of ציבא and חושי הארכי (16:1-4). שמעיבן גרא (16:5-13) and חושי הארכי the double agent (16: 14-19). As an aftermath to Avshalom's rebellion there are stories of ברזילי הגלעדי (19: 34-40), שבעבן (19: 34-40), עמשא בכרי and עמשא (chapter 20), a three year famine and its atonement (chapter 21).

#### CHAPTER XIII

- (3B) The relationship between אבשלום, תמר and אבשלום. 164
- (3A) (a) אמנון falls in love with מונדב advises him. 165
  - (b) אמנון arranges for תמר to see אמנון and she does. 166

- (c) אמנון charges and violates תמר. 167
- (d) אמנון out and she bemoans her situation. $^{168}$
- (e) אבשלוס learns of אמנון's actions and won't have anything to  $\infty$  with him.  $^{169}$ 
  - (f) אבשלום arranges to have אבשלום killed. 170
  - (g) יווד's response and ייונדב's clarification. 171
  - (h) אבשלום flees to his mother's home land of גשור.172
- (4A) How could תמר say ייועתה דבר נא אל המלך כי לא ימנעני ממךיי?173
- (4B) The concept of אשת יפת תואר. 174
- (4B) גזרת ייחוד פנויה. 175
- (4B) אמנון hate her so much. $^{176}$ . Why did אמנון hate her so much. $^{177}$
- (4A) כתונת פסים and relate to יוסף. 178
- (5) ויפרץ בו changing letters in some words in יפרץ בו .179 ·
- (4B) ויקם ויקרע דיני אבילות. 180
- (5) Concept of מלת מנחה. 181
- (4A) אמנון הימים Why did דוד mourn for אמנון considering his response at אמנון? יב:כג
- (5) דרך קצר ותכל דוד המלך לצאת אל אבשלום .183

- (3B) 1
- (3A) (a) 1-5
  - (b) 6-10
  - (c) 11-14
  - (d) 15-19
  - (e) 20-22
  - (f) 23-29
  - (g) 30-33
  - (h) 38-39
- (4A) 13
- (4B) 9-14
- (4B) 15
- (4A) 18-19
- (5) 25-27
- (4B) 31
- (4A) 37
- (5) 39

# REVIEW OF CHAPTER XIII

תמר falls in love with his step sister אמנון sadvice, אמנון devises a plan to get at the object of his passion. אמנון resorts to a sick bed and ממר sends תמר to nurse him. The unknowing תמר prepares food for him, and after sending his servants away, and being

alone with תמר he violates her. His love turns quickly to hatred and he banishes her from his house and she is left sobbing in the street. אבשלום hears of this violation and tells יתמר hears of this violation and tells אבשלום to be silent about this for the time being. אבשלום devises a plan to avenge אמנון, and so he does, sending messengers to kill him. Word gets to אבשלום his sons, but יונדב that שמנון (the one who started the whole mess) informs דוד that only אמנון was killed for what he had done to אבשלום his maternal grandfather at אבשלום for 3 years. At that point דוד is consoled over אבשלום house and he longs for Sand he longs for אבשלום.

#### פרק נ"ד

- (3A) יואב uses a wise woman to convince אבשלום back from גשור.
- (4A) Compare these 2 brothers to קין and חבל. $^{185}$
- (4B) The law of גואל הדם and the question of how דוד could be lenient on the laws of murder. 186
- (4B) The מנחג of naming someone after a dead relative. 187
- (3A) דוד calls for אבשלום but won't see him. 188
- (3B) אבשלום's hair. 189
- (4B) מדה כנגד מדה .190
- (3B) אבשלום's children. 191
- (3A) (a) אבשלום sends יואב to get an appointment with דוד and דוד refuses twice.
  - (b) אבשלום burns יואב field. 193
  - (c) אבשלום takes אבשלום's case to the king directly and זוד is reconciled with אבשלום.

# <u>פרק ו"ד</u>

- (3A) 1-20
- (4A) 5-7
- (4B) 7
- (3A) 21-28
- (3B) 26
- (4B) 26
- (3B) 27
- (3A) (a) 29
  - (b) 30-32
  - (c) 33

## REVIEW OF פרק י״ד

אנאר devises a plan to convince אואב to return from אשור. He has a wise woman ask אוון to take pity on her sole surviving son. She says that this son killed his brother and now the blood avengers in the family want to kill him. The woman begs mercy for her son so she is not totally bereft. This is meant to remind אבשלום for totally bereft. This is meant to remind אבשלום who killed אמנון yet who deserves mercy to return to the palace. אבשלום yet who deserves mercy to return to the palace. אבשלום him. A small tangent n the chapter refers to see him. A small tangent n the chapter refers to אבשלום looks, beautiful and heavy hair and his 4 children. אוון still refuses to see him אבשלום has here אוון אבשלום how sees that the king has refused אבשלום burns wink field and demands אבשלום burns burns of the sing's son.

intercession. יואב does intercede on אבשלום s behalf and דוד reconciles with אבשלום.

#### פרק טיינ

- (3A) אבשלום steals the heart of אבשלום ישראל through משפט ישראל.
- (3B) ויהי מקץ ארבעים שנה from what?197
- (3A) (a) אבשלום goes to חברון and the rebellion becomes strong -
  - (b) דוד is told of the full extent of the rebellion and of יאבשלום s following<sup>200</sup> and flees יאבשלום.
  - (c) דוד leaves 10 פלגשים to guard the palace. 202
- (3B) (a) Identity of אחיתופל <sup>203</sup>.
  - (b) What are וכל הפלתי?204?
  - (c) Who are the גתים?205
  - (d) דוד and אתַי . <sup>206</sup>
- (3A) (a) The people begin to leave ירושלים with the ארון. 207
  - (b) דוד advises צדוק to take the ארון back to ירושלים. 208
  - (c) דוד crosses over הר הזיתים.
  - (d) דוד learns of יאחיתופל treachery and asks Hashem to confound his advice in the ears of אבשלום. 209
  - (e) חושי הארכי becomes a double agent.209
- (4A) אביתר to אביתר or to צדוק. 210
- (4B) ודוד הגיד לאמר דרך קצר. <sup>211</sup>

## פרק טייו

- (3A) 1-6
- (3B) 7
- (3A) (a) 8-12
  - (b) 13-15
  - (c) 16
- (3b) (a) 12
  - (b) 18
  - (c) 18
  - (c) 19-22
- (3A) (a) 23-24
  - (b) 25-29
  - (c) 30
  - (d) 31
  - (e) 32-37
- (4A) 24-27
- (4B) 31

# REVIEW OF ושרק טיינ

אבשלום steals the hearts of the Israelites by convincing them that he would be better at promulgating justice than אבשלום. מברון asks his father to take leave to fulfill a vow in חברון.

While there he sends messages throughout Israel that he has been crowned king. אחיתופל, a very successful adviser sides with and the rebellion was strengthened. דוד flees from ירושלים but sends the ארון home. דוד leaves 10 פלגשים to guard the house. to sends his friend אַתִּי הגתי home and דוד and his people cry as they cross over אָתִי הגתי hears of אחיתופל treachery and begs Hashem to confound his advice before אביתר אבשלום as a double agent to send אביתר and hears of אביתר מושי הארכי to report the information back to TIT.

## פרק ט"ז

- (3A) TIT and ציבא. 212
- (3B) Does ציבא speak the truth? 213
- (3A) שמעי בן גרא. <sup>214</sup>
- (4B) Personality of שמעי בן גרא. 215
- (4B) מלך שמחל על כבודו מחול. If so, why does מלך allow to live?  $^{216}$
- (4A) קל וחומר. <sup>217</sup>
- (3A) דוד is weary and חושי הארכי becomes a double agent. 218
- (3A) אבשלום asks אריתופל's advice. 219
- (5) קרי ולא כתיב. 220
- (4B) Personality of אחיתופל. 221

- (3A) 1-4
- (3B) 3
- (3A) 5-13
- (4A) 5-13
- (4B) 10-12
- (4A) 11
- (3A) 14-19
- (3A) 20-23
- (5) 23
- (3A) 25

# פרק ט"ז REVIEW OF ניק

ציבא slanders his master מפיבשת before TIT. He accuses as wello of hoping that TIT would die (and evidently אבשלום as well) and that the kingdom would revert to the house of שאול accepts the slander and turns over all of מפיבשת s property to מפיבשת s property to מפיבשת. A man from the house of אביבא מבעי בן גרא and expresses the wish that the kingdom revert to שבט בנימין calls for אבישי s head but TIT pays no heed. TIT sees Hashem's will in אבישי actions and does nothing to שמעי בן גרא שמעי בן גרא becomes a double agent and convinces אבשלום that he has defected. At first, אבשלום how loyal אבשלום becomes that his support of חושי הארט חושי הושי הושי הושי וואר אושלום friend, דוד.

not necessarily a rebellion against TIT, but a support of a particular son of TIT to be the next king. This explanation satisfies אבשלום and he accepts אריתופל. חושי הארכי then advises to demonstrate his utter contempt for his father by violating the 10 אריתופל, ירושלים left behind in אריתופל, ירושלים sadvice at this time is tantamount to advice from Hashem.

## פרק יייז

- (3A) (a) אבשלום advises אבשלום to pounce upon TIT at night, immediately. 222
  - (b) אבשלום seeks חושי advice and חושי says to wait until the morning for reinforcements. 223
  - (c) אבשלום accepts חושי advice and חושי gets word to דוד s advice and ארימעץ and אחימעץ. 224
  - (d) אחיתופל sees that his advice is not heeded and he commits suicide. 225
- (4A) Other suicides in ۳۳. 226
- (4B) Laws concerning suicide. 227
- (3A) עמשא appoints עמשא as his chief general.
- (3B) יעמשא lineage. <sup>228</sup>
- (3A) ברולי הגלעדי and ברולי הגלעדי bring דוד food.

- (3A) (a) 1-4
  - (b) 5-13
  - (c) 14-22
  - (d) 23
- (4A) 23
- (4B) 23
- (3A) 25
- (3B) 25
- (3A) 27-29

#### REVIEW OF ל"ו REVIEW

אחיתופל אחיתופל אחיתופל to pounce upon Tit with 12,000 soldiers at night. Through this surprise, he would kill Tit alone and attract all of Israel to follow him. אושלום asks for advice as well. אחיתופל disagrees with אחיתופל and advises to wait until morning for reinforcements to arrive. Tit would never go down so easily without a fight. If waits for reinforcements, he will surely be successful. This advice of appealed to אושלום as part of דוד prayer that אחימעץ and אחימעץ seyes. Two men, אחימעץ hard אחימעץ bearns of their plan. He sends men to capture אחימעץ but they are hidden and escape to tell Tit what to do. Tit crosses the intriguence of their plan and escape to tell Tit what to do.

and escapes far from אבשלום's charge. אחיתופל sees that his advice is not heeded and he commits suicide. אבשלום follows follows are camp across the ירדן and appoints his cousin, אמשא as his chief general. דוז is assisted with food and provisions by 3 men, ברזלי הגלעדי and appoints his cousin.

#### פרק ייח

- (3A) (a) 717 divides his camp into 3 divisions.
  - (b) 717 wants to join the battle but is turned away. 230
  - (c) אבשלום instructs the people not to kill אבשלום. 231
  - (d) The battle rages in יער <sup>232</sup> אפרים. <sup>233</sup>
  - (e) אבשלום is trapped under a tree<sup>234</sup>, caught by his hair.<sup>235</sup>
  - (f) One of יואב men discovers אבשלום and informs יואב. 236
  - (g) יואב defies יואב orders<sup>237</sup> and kills אבשלום.
- (4B) מדה כנגד מדה. <sup>238</sup>
- (3B) (a) יואב pronounces victory<sup>239</sup> and buries אבשלום. <sup>240</sup>
  - (b) אבשלום because אבשלום has no children. 242
- (5) ואבשלום לקח Past perfect in מנ"ך.243
- (5) יש אם מסורה ויצב לו בחיו
- (3A) אחימעץ and the כושי run to inform TIT of the tidings at war. 245

- (6) (a) Allow students to be creative in determining דרשות on examples of יש אם מסורה. Include the following פסוקים, as well as those in footnote #244.

  שמות ג:יח הָעבְרִייִם בראשית יב:ח אהלה
  בראשית כה:כד תומם שמות ד:ב מוֶה

  The student must be familiar with the context of the point order to answer. All of these examples appear in יפירוש רש"י.
  - (b) "עובר לעשייתן" should be made "עובר לעשייתן"

    (chi) אובר לעשייתן" should be made "עובר לעשייתן"

    (chi) מגילה כא:). The אמרא questions whether that means to bless before or after the action, and they bring

    (chi) מגילה כא:)

    (chi) as a proof for one approach. Which is it and how is it used?

#### REVIEW OF פרק ייח

The divided his camp into three divisions and wants to join the battle, but is turned away. The instructs the people not to kill אבשלום. The battle rages in the forests of אפרים, where the trees were so dense that more people were killed by bumping into trees, thickets and brush than by the sword itself. The swent get the upper hand and 20,000 of אבשלום soldiers are killed. אבשלום is caught by his hair on a thick oak tree and is suspended between the tree and the ground. A lad tells אבשלום ' יואב predicament and יואב predicament and יואב predicament and אבשלום ' rebukes him for not killing יואב had reminds אבשלום and buries him in a pit in the forest. אבשלום had erected in his lifetime a memorial to himself, perhaps foreseeing his end.

אחימעץ, the son of אחימעץ volunteers to tell אחימעץ, advises him against it. The will not appreciate the news, and it is better if someone unknown to The tells him of אבשלום.

אבשלום to tell אחימעץ overtakes him and reaches יואב sends a אחימעץ to tell אחימעץ אחימעץ sends a יואב overtakes him and reaches אבשלום first. The אבשלום doesn't realize this and tells him that אבשלום has been killed.

#### <u>פרק ייט</u>

- (3A) (a) אבשלום reacts to the news of יאבשלום death.<sup>247</sup>
  - (b) מואב and the people hear of און and the people hear of יואב rebukes און. 248
  - (c) 717 appears before the people. 249
  - (d) To whom does "וישראל נס איש לאהליו" refer?<sup>250</sup>
  - (e) All of בני ישראל seek to re-appoint אוד as their king.
  - (f) דוד seeks a return to his מלכות through שבט יהודה.
- (4A) "עצמי ובשרי אתם" reminder from א:ה above.
  - (g) אוד offers to replace יואב with עמשא.251
- (4A) "יכה יעשה לי אלקים וכה יוסיף" <sup>252</sup>.
  - (h) Who is the subject of "אויט לבב יהודה כאיש אחד" ב<sup>253</sup>.
  - (i) שמעי בן גרא begs forgiveness and אוד forgives. 254
- (4B) מוסר behind דוד forgiveness of שמעי.255
- (5) נקודות on top of נקודות. <sup>256</sup>
- (4A) (a) Why does שמעי בן גרא refer to בית יוסף? He was from! אבית יוסף?! שבט בנימין
  - (b) Does ודוד assurance of לא תמות contradict contradict?258
  - (c) מפיבשת בן שאול the son of יהונתן? (פרק טי)<sup>259</sup>
- (3A) מפיבשת and אוד. Was מפיבשת telling the truth?260
- (4B) מדה כנגד מדה <sup>262</sup>תחלקו השדה (4B)

- (3A) דוד and ברזילי.<sup>263</sup>
- (4B) בקול שרים ושרות. <sup>264</sup>
- (3B) Who was כמהם?<sup>265</sup>
- (3A) יהודה שבט and the other tribes share words.266
- (3B) עשר ידות לי במלך. What are these עשר ידות לי?267

# <u>פרק וייט</u>

- (3A) (a) 1;5
  - (b) 2-4; 6-8
  - (c) 9
  - (d) 9
  - (e) 10-11
  - (f) 12-13
- (4A) 13
  - (g) 14
- (4A) 14
  - (h) 15
  - (i) 16-24
- (4B) 23-24
- (5) 20
- (4A) (a) 21
  - (b) 24
  - (c) 25
- (3A) 25-31
- (4B) 30
- (3A) 32-40
- (4B) 36
- (3B) 38-39
- (3A) 41-44

#### REVIEW OF פרק לייט

דוד reacts with great sorrow at the news of אבשלום 's death. יואב hears of און's profuse crying and rebukes him for showing more compassion to his enemies than to his friends. יואב insists that 717 reconcile with the people immediately. The tribes themselves are anxious to return the nation to a normal state and עמשא turns their hearts in that direction, with the help of עמשא. had been אבשלום's chief general and אוד had invited him to replace יואב even though עמשא had rebelled. יואב is also forgiven. דוד meets מפיבשת and we are reminded of the לשון הרע ציבא against מפיבשת (chapter 16). או reacts here to it and orders that מפיבשת's property be split with ציבא. דוד then extends an invitation to ברזילי, who had helped דוד in his flight from ברזילי. ירושלים in דוד graciously refuses but sends his son כמהם to join אדו. Then the tribes of and the other tribes come to harsh words about why יהודה was the first to return אוד to his palace. יהודה responds that they received nothing in return but that they are 717's kinsmen. other tribes respond that they also have a share in the king and they want to assure that 717 harbors no lasting ill feelings about the rebellion.

## <u>פרק כי</u>

- (3A) (a) The revolt of שבע בן בכרי. <sup>268</sup>
  - (b) דוד sets aside his 10 פלגשים as חיות as.269
  - (c) דוד sends an army to fight שבע בן בכרי. 270
  - (d) The order of the above events needs explanation.271
  - (e) יואג kills עמשא.<sup>272</sup>
  - (f) יואב plots with a wise woman to have שבע בן בכרי killed.<sup>273</sup>
- (3B) Another list of 717's "cabinet".274

## REVIEW OF פרק כי

Another revolt threatens אבשלום that בנימין that אבשלום had that אבשלום that אבשלום had that אבשלום that אבשלום had that אבשלום that מיטוא had violated, as widows of a living husband. Tit dispatches אמשא to fight אביש but אמשא is not up to the task and the sends in his stead. אואב in his stead. אואב אוואב in his stead. אואב אוואב in his stead. אואב אוואב וואב וואב בכרי שבע בן בכרי שבע בן בכרי ושבע בן בכרי ושבע בן בכרי וואב locks himself in a town, and יואב threatens to destroy the entire town. A wise woman is instrumental in sparing the town and handing over alone and the rebellion is over. Now that Tit's kingdom is secure, once again the cabinet of Tit's staff is mentioned.

# פרק כי

- (3A) (a) 1-2
  - (b) 3
  - (c) 4-7
  - (d) 1-7
  - (e) 8-10
  - (f) 16-22
- (3B) 23-26

## פרק כייא

- (3A) Famine strikes. 275
- (3B) (a) Time frame of this famine. 276
  - (b) אחרי שנה <sup>277</sup>.
- (3A) אשר המית את הגבעונים. When? <sup>278</sup>
- (3B) (a) The גבעונים are described as "בני ישראל המה". 279
- (4A) The גבעונים are here described as יהושע ט:ז yet at גבעונים yet at זיהושע ט:ז are from the מיתר.
- (3A) (a) The demands of the גבעונים and אודי acquiescence.281
  - (b) אול chooses 7 descendants of שאול to kill. 282
- (4A) (a) Was מיכל ever married to עדריאל? Wasn't מרב given to
  - (b) Is ידוד acquiescence a violation of his oath at accuracy.284
- (4B) Laws of burial. ישאול s descendants seem to be hanging for quite a long time. 285
- (4B) רצפה בת איה protects the bodies and TIT buries שאול and his sons in a final resting place.286
- (3A) ויעתר לארץ אחרי כן.<sup>287</sup>
- (3A) Additional wars and battles.
- (3B) (a) Identity of the ילדי הרפה. <sup>288</sup>
  - (b) ולא תכבה את נר ישראל.<sup>289</sup>

- (c) Who killed לית הגתי?<sup>290</sup>
- (d) איש מדון with 24 digits. Who had 16 digits?<sup>291</sup>

## פרק כייא

- (3A) 1
- (3B) (a) 1
  - (b) 1
- (3A) 1
- (3B) 2
- (4A) 2
- (3A) (a) 3-6
  - (b) 7-9
- (4A) 8
- (4B) 9-14
- (4B) 12-14
- (3A) 14
- (3A) 15-22

#### REVIEW OF פרק כ"א

Famine strikes Israel for three years and אוד, in an attempt to ward off the famine determines that it has struck because of to ward off the famine determines that it has struck because of sins against the גבעונים who had converted in the days of the אונים. The גבעונים, although at the time considered Jews, do not demonstrate Jewish behavior of mercy and cruelly ask for 7 lives of ישאול sescendants. The gives over 7 descendants and allows their bodies to hang for quite a time. רצפה בת איה cares for the

bodies, and when they are taken down, 717 buries all the bones together in the family plot<sup>290</sup> and then the famine ends. A number of additional battles of 717 are mentioned.

# פרק כייב

# (3A) שירת דוד

- (a) When was this written?
- (b) Parallel to תהלים פרק י"ח.
- (c) Why are there slight differences between the two? 293
- (3B) Why "ומכף שאול"? Isn't יומכן included in the general הצלה from פאוביו"?"כל אויביו"
- (4A) מגדול and מגדול.295
- (5) אמעוני. <sup>296</sup>.

1(3A)

1(3B)

51 (4B)

## REVIEW OF פרק כ"ב

דעת מקרא divides this chapter into 9 sections.

## <u>פסוקים</u>

- (1)  $\lambda-1$  Hashem is my salvation
- (2) t-7 Prayer because of affliction and pain
- (3) to-n Hashem's Divine Revelation
- (4) **)**-th Hashem saves 717 from his enemies
- (5) א-לב Hashem's Divine Providence
- (6) לג-מג Hashem helps אוז win his battles
- (7) אם The establishment of אידור kingdom
- (8) מז-מט A concluding word on salvation
- (9) אנים Thanks to Hashem

# פרק כ"ג

- (3A) דברי דוד האחרונים. <sup>297</sup>
  - (a) ישראל <sup>298</sup>.
  - (b) מושל באדם צדיק. How does man coerce Hashem? 298
  - (c) כי לא כן ביתי עם קל <sup>300</sup>
- (4A) Compare "אחרונים" here to בראשית לג:ב, ב:ט ,שמות ד:ח-ט, בראשית לג:ב. 301.
- (4B) Others who have "coerced" Hashem. 302
- (3B) גיבורי ישראל.<sup>303</sup>
- (3A) A story of salvation at war. 304
- (5) Differences with דברי הימים.305

## <u>פרק כ"ג</u>

- (3A) 1-7
  - (a) 1
  - (b) 3
  - (c) 5
- (3B) 8-39
- (4B)
- (4A) 1
- (3A) 11-19

# REVIEW OF פרק כ"ג

דוד's final words are recorded in a brief passage.

Following this, a list of generals and warriors of דוד appears,

including such people as יואב and אבישי ,בניהו בן יהוידע ,אוריה החתי and אבישי .

A short story of heroics appears in the midst of the story.

#### פרק כייד

- (3A) 717 counts his people and the aftermath
  - (a) ויוסף אף הי לחרות בישראל. What does this mean and why would Hashem do it?306 Why יויוסף?307
  - (b) ויסת את דוד בהם. Why is TIT being provoked to do this?308
  - (c) לך מנה את ישראל. What is wrong with this?<sup>309</sup>
  - (d) יואב rebukes TIT and is overcome, and יואב does as his is told.310
  - (e) 717 regrets his actions.311
  - (f) 3 choices. 312
  - (q) 717 chooses.313
  - (h) The pestilence strikes. 314
  - (i) דוד beseeches Hashem on behalf of בני ישראל.315
  - (j) 7) instructs 7)7 how to end the pestilence.316
  - (k) 717 builds a nith to Hashem and the pestilence ends. 317
- (5) (a) The humility of רש"י. 318.
  - (b) The anger of Hashem -Anthropopathism. 319
  - (c) The daily תחנון service.320
  - (d) Vicarious punishment Why are so many Israelites punished for TIT's sin?<sup>321</sup>
- (4A) Lands purchased by Jews in תנ"ן. 322

- (3B) Why was this land chosen?<sup>323</sup>
- (6) דברי הימים and our story Find 3 differences and comment.324
- (4A) ידוד continued preparation for the building of the בית המקדש.325

#### פרק כ"ד

(3A) (a) 1

(5) (a) 1

(b) 1

(b) 1

(c) 1-2

(c) 14

(d) 3-9

(d) 16-17

(e) 10

(4B) 21-24

(f) 11-13

(3B) 18

- (g) 14
- (h) 15-16
- (i) 17
- (j) 18-24
- (k) 25

#### REVIEW OF פרק כ"ד

The anger of Hashem incites TNT to count the Israelites.

The task tries to convince him not to, but to no avail. The task takes over 9 months and TNT's heart smites him for this act of rebellion. TNT admits his guilt, and TN offers TNT to choose his punishment between 7 years of famine, 3 years of flight from his enemies or 3 days of pestilence. TNT chooses the pestilence and 70,000 people die. TNT beseeches Hashem to leave the people alone, meaning himself. TN instructs TNT to build a DNN to

Hashem on the threshing floor of ארונה. ארונה היבוסי offers ארונה. ארונה היבוסי offers ארונה. ארונה היבוסי offers ארונה. the place for free, but דוד insists on paying for it and he does. שמפה builds a מגפה ends and offers מגפה ends.

#### FOOTNOTES

- (1) According to Rav Yosef Kara and Radak he was the son of a convert from Amalek. Ralbag however considers that he was not a convert at all but just resided amongst the Amalekites.
- (2) אין אדם משים עצמו רשע" See Yevamot 25b, Ketubot 18b, Sanhedrin 9b.
- (3) See Rabbinic Reflections to Violation of Torah Law in the Books of Joshua, Judges and Samuel, chapter 27.

## Chapter 27

Reason for David Wanting the Amalekite Lad to be put to Death

Torah

Ex. 23:6

Do not bring death on the innocent.

#### Prophets

## II Sam. 1:6-10: 16

The young lad who brought him (David) the news answered, "I happened to be at Mount Gilboa, and I saw Saul leaning on his spear, and the chariots and horsemen closing in on him. He looked around and saw me, and he called to me. When I responded, "Here I am," he asked me, "who are you?" And I told him that I was an Amalekite. Then he said to me, "Stand over me, and finish me off for I am in agony and am barely alive." So I stood over him and finished him off, for I knew that he would never rise from where he was lying...and David said to him, "your blood be on your own head. Your own mouth testified against you when you said, "I put the Lord's annointed to death."

## Description of Violation

There appears to be no precedent in the Torah, justifying David's actions in putting the Amalekite lad to death. The lad merely obeyed king Saul who surely would have died even had the lad not killed him. How are David's actions to be explained?

## Rabbinic Resolutions

## (56) Mekhilta Beshalah: Amalek:2

אר אָגא יוֹנ יוֹל זינאה Saul's death) "Who are you?" He answered, (११) हे हित्रांट अंदिही जीता, 1863, li lens le ir. UNI 717 11/10 1 N/c1, 7'N . IN/10 دمر مح د داع د. ورا ماد در

عن المال عن المال וויים אוני און אוני און אוני און אוני איז פאון און אוני איז פאיז און אוני איז אוני און אוני און אוני איז אוני NINIK  $\int_{\mathcal{N}} N$  20% (a) ph teacher - that if a person of any nation should desire to convert to Judaism, accept him, but a person from the house of Amalek should not be received. diately: "And David said to him," your ואך אל ראשך כי פיך צנה ל sc:se) ארן און און און און און א און און א .(s(:s' Ne) mouth testified against you." (ibid, 16). Therefore the verse states, "Throughout the generations" (Ex.17:16).

## (57) Tanhuma Ki Tezeh: 11

11.34 (32.35) EN. C (32.35)

(1.34 (34.35) EN. C (32.35)

(1.34 (35.35) EN. C (31.75)

(1.35 (35.35) EN

David said to the lad that told him (of Saul's death) "Who are you?" He answered "I am the son of an Amalekite stranger" (II Sam. 1:13). He was the son of Doeg the Edomite. David said, "Your blood be on your own head." "Bloods" is written. Much blood have you shed; you killed the priests of Nob.

## Analysis of Rabbinic Resolutions

\$\int\_{5}^{\color{1}} 56\$ and 57 ignore the textual basis for the Amalekite lad's alleged guilt - for putting the Lord's annointed to death. This is perhaps because on this basis alone, David was not justified in killing the Amalekite lad 3. According to \$\int\_{5}^{\color{1}} 56\$, the lad deserved to die because he was an Amalekite, a people who are biblically doomed do death. \$\int\_{5}^{\color{1}} 56\$ teaches that even Amalekite converts to Judaism share this fate. Thus the violation is denied. \$\int\_{5}^{\color{1}} 7\$ indicates that the Amalekite lad was put to death for his apparent role in the killing of the priests of Nob. Thus the violation is denied.

(א) ויהי אחרי מות שאול וגוי. ספר הכתוב איך ידע ומכאן למדו חו״ל במועד קסן פרק בתרא (דף כ״ו ע״א): שחייב אדם לקרוע על נשיא ועל אב בית דין, ששאול היה נשיא ויהונתן היה אב ב"ד, וכן חייב אדם לקרוע" על רוב צבור שנשמדו, ואם נשמדו צבור ונשיא כאחדי אמרו שעל כל אחד ואהד חייב לקרוע, וז״ש על שאול ועל עם הי. ואמנם אפרו עוד ועל בית ישראל, לא להיותר כופל הדברים מתוך הצרה, כי אם לומר שהיה דאגתו במיתת העם משתי בחינות, האחד להיותם עם הי.. והשנית להיותם בית ישראל, ד"ל בית ישראל מעצמם ועם אלקי יעקב: (י"ג) והנה דוד שאל את הנער אי מזה אתה? ואין פירישו מאיזה עם היה, כי כבר אמרי שהיה עכלקי ולא מאיזה מקום מעכלק כמו שחשב רד"ק, אבל חשב דוד שהנער הזה עם היותו עמלקי חיה משרת איש מזרע אחר, כמי שהיה הגער אשר הביאו אל גדוד עכלק שהיה איש מצרי ומשרת אישי עמלקי, ווהו אברו אי כזה אתה? ד"ל כאיוה אדם אתה, כי ראהו נער וחשם שהיה משרת ומשמש לאדם אחר, והיא השיבו כן אים גר עכלקי מנכי, ר״ל שלא היה משרת אדם אחר, ולא היה לו אדון כי היה עם אביר ועמו הלך למלחמה, ולות נתיחס אל אביו ואמר בן איש גר עמלק אוכי, ר"ל עמלקי שותגייר. והות. בראשונה לא אמר שהוא גר אבל אכר עמלקי אנכי, אולי מאשר ראה את דוד חוקר מאד בדבר שינה האכת. ואמר שהוא גר עב הייתו כוב: (יד, סו, יו) ודוד הוכיתו איך שלח ידו במשיח ה׳ לשחתו ? ויצו את נערו־ להמיתו, ויאמר פיך דגה בר, ר"ל אולי שכזכת ברבריך: ושלא הרגה את שאיל כאשר אכרה, אבל הכשפט הוה. הוא על פי דבריך, וזהו דבך על ראשך כי פיך ענה. בך וגומר. ובפסוקתא פר' בשלה א"ר יצחק איתי נער דואג האדומי היה, ויאמר לו לוד רמיך בראשך: דמיך כתיב, אמר ליה דוד דמים רבים שפכת בגם עיר הכהגים, וכן הביאו בהנחימא. והנה צוה דוד להרוגי את הנער העמלקי הזה, לפי שעל פי התירה האימרי לחבירו חבול לא יתביל ואם הבל חייב, כמו שהבאר בתלמוד, (ב״ק פ״ח צ״ב א׳) כל שכן בענין הכיתה, וכ״ש על המתח הכלר, ואין מצוח שאיל אליו ממה שתנצל אותו מהעונש כן, דכרי הרב ורברי התלמידי דברי כי שומעין? ועם היותו שלא היו שם עדים בדבר, הנה הרגו דיד לא להיותו הדין כך כי אם להיראת שעה, ובראותו הנזר והצעדה על ידו שהיה מאמת רבריו, וגם לדעתו שהיה עמלקי וחשם שלהיותו ממשפי עמלק השתדל להנקם משאול בעבור מה שעשה לעמו, ילכל הסבות האלה צוה להרג' כדי שלא יקלו האנשים לשלוח ידם במלכות. ועב זה התכארו והיתרו השאלית שנית ושלישות, בהסכמת דברי העמלקי עם הספיר ותת. הטעם במיתתו כפי הראוי להוראת שעה:

דוד ענין שאול בצקלג (ב) והוא שבא איש מן המחנה מעם שאול, ר"ל מאותם שהיו במחנה עם שאול והיו בגדיו קרועים ואדמה על ראשו, להורות שנפשו מד לו ושהוא מתאכל על מת, (ד) ושאל לו דוד איך היה הדבר? והוא הגיד הדברים כפי מה שארעה נס העם מן המלחמה והיה זה בראשונה, וגם הרכה גפלו מן העם, ר"ל כי אחרי שהתחילו לנוס היו מכים בהם, וגם שאול ויהונתן מתו, שזה היה באחרונה. והנה לא זכר משאר הבנים לפי שאלה היו העקר, ואילי גם כן שלא ראה אותו הנער איך מתו שאר הבנים כי יהונתן היה תמיד אצל אביו, וכמו שאמר (לכיסה בסי פסוק כייג) שאול ויהונתן וגוי ובמותם לא נפרדה ולוה אמר על שניהם יחד שמתו במלחמה: (ה. י) ירוד שאל לו איך ידע זה האם היה עד. ראיה א' שידעו בפי השבועה ? והוא השיבו נקרא נקריתי כתר הגלבוע, רייל שבמקרת בא שמה אצל שאול כי לא היה מאנשיו העומדים סביבו. ואמרן והנה שאול נשקן קל חניתו, ר"ל שכבר נפל על החרב והוכה והיה נשען על חניתו, כי לא יכול לעמוד מפני המכה. או שקרא הניתו החרב אשר נפל עליה והיה נשען עליה כבה להשלים הדקירה כדי שימות. והרככ ובעלי הפרשים ר"ל שרי הפרשים והממונים עליהם הרבקוהו לתפשו. וי )ייפן, כלומר שאול (שזכר) פנה אחריו, (ט) ויאמר אלי דמוד עלי ומותחני בי אחזני השבץ כי כל עיד נפשי בי, ר"ל שביקש ממנו שימותתהו לפי שאחזהו השבק, והוא החולי הכפית, רמז למה שנפל על החרב יאהזהו הכוה, ואם כן לא ימלט ואין היזק אם יהרגהו כי כבר היא כמת. עוד אמר שיצברך לשימיתהי לפי שעדין נשמתו בו ולא מת מההבאה ולבן יצסרך שיהרנהי, הנה א״כ נתן ברבד שתי סבית, אחת מפאת המות הדבקה בו, ואחת מפאת החיים שעדיין מסתכבים בו. ורלב"ג פירש שהיה לבושו משובץ להוסיף לו היוה, באופן שלא יוכל אדם לחתכו בקלות, ואמר שאול שהחנית אשר נפל עליו אחז בו השבץ ולזה לא היה יכיל לעבור לדקרו. ובמררש תנחומא פר׳ מצודע אחוחל אחוני השבץ, עין הבחנים (שלובשים כתינת משבץ) שהרגתי. ואהרים פירשו בו לובשי תשבץ שהיו איהזים בי, כמו שאמר ובעלי הפרשים הדביקוהו: (י) וכפר הנקד שהוא המית את שאול, ר"ל כי אחרי היותו מוכה מהחרב או החנית השלים להרגו, וו״ש כי ידצתי כי לא יהיה אחרי נפלו, ד"ל שמיד אחרי שיפול ארצה לא יהיה עוד. או אמר אתרי נפלו על החדב לא יהיה מהמת המכה, ואני גמרתי מיתהו כמו ששאל ממנו: ויא. יב) יכפר הכתוב שכאשר שמע דוד מיתת שאול ויהינתן קרע את בגדיו ויבכו ויצומי הוא ואנשיו,

הנביאים

שהרי היה שאול כבר שריפה כי אחזתו השבין. וההורג את המריפה פמור ממיתה. ונמצא דמבה הרון מעמי לא הית בר מיתה. ומה שדן אותו למיתה זהו מפני שנזכר דוד שאין מקברין גרים מעמלק. ונמצא שהיה עליו דין בן נה. ובן נח הרי גהרג בלא התראת ועל ידי עד אחד ואפילו על ידי קרוב. וגם כשחרג את המרופה כמבואר ברמב"ם בפ"מ ממלכים, וכיון דנהרג על ידי קרוב הוא נהרג גם כן על ידי עצמו, כי מה שאין אדם משים עצמו רשע זהו משום שהוא קרוב אצל עצמו.

אבל דעת הרמב"ם הוא לא כן. דהנה איתא ברמכ"ם בפי"ח מסנהדרין ה"ו כן: גוירת הכתוב הוא שאין ממיתין בית דין ולא מלקון את האדם בהודאת פיו אלא על פי שנים עדים. וזה שהרג יהושע את עכן ודוד לגר העמלקי בהודאת פיהם הוראת שעה היתה או דאדם קרוב אצל עצמו וקרוב פסול לערות. המחכים למות שתוקעין החרבות בבמנם ומשליכין עצמן מעל הגגות, שמא כך זה יבא

ד) דהנה באמת האיש הזה לא היה מהוייב מיתה מהמת תרבה מעמים. כי הרי לא היו עדים בדבר כי אם הודאת עצמו בלבד. והרי דין המלכות היה. אבל הסנהדרין אין ממיתין אין אדם משים עצמו רשע. ובמו שמפורש ולא מלקין המודה בעבירה שמא נמרפה דעתו ברש"י בכתובות י"ח ע"ב דהמעם הוא משום בדבר זה. שמא מן העמלין מרי גפש הוא ועוד שהרי לא היתה התראה בדבר הזה, ועוד

ויאסר דבר שלא עשה כדי שיהרג, וכללו של אמרו שהיה בנו של דואג והיה מסייע לאכין דבר נוורת מלך הוא. — והנה הרמב"ם לפו - בהרוגת נוב עיר הכתנים, ולכן אמר לו דמיך רעתו שאסר דוכך אין אדם משים עצמו רשע משום דהשדינן אותו שמא הוא רוצה לאכד על ראשך. עצמו לדעת, ולא מחמת פסול קורבת בלבד, ארב משום עצמו רשע, כי לפי מעמו אין הילוק בין בן גת לבן ישראל, ולבן שפיר מוכרה היה לומר שמה שהרג דוד לגר העמלקי

> האנשים שיהרגו את אנשי בית שאול בכדי שידעו אלו האנשים כי עונש קשה עתיד להם - הרשות לעשות כך דין. במי שיהיה פוגע באנשי בית שאול.

> > ה) דייקו מזה דכתיב דמיך על ראשך בלשון רבים, דהיה לו לומר דמך בלשון יחיד. לכן

ששפכת הרכה דמים בהריגת הכחנים המה עתה

אבל יש לנו לחבין מחו זה שאמר לו דוד ואם כן לפי דבריו גם בבן נח אמרינן שאין אחרי בן: כי פיך ענה כך לאמר אנבי מתתי משות ה'. דמשמע מוה שהרגו בעבור שהמית את שאול ולא בעבור שהמית את הבהנים. ונראה לומר דאמר לו באמת הנך חייב מיתה זה היה מחמת דין המלכות או מהמת הוראת כעבור נוב עיר הכהנים, אך להוציא את הדין הזה אפשר רק לכנהדרין או למלך, אך כל זמן והנראה לומר דלכך מצא שבדין המלכות ששאול היה הי אי אפשר היה לי להוציא עליך ראוי להרוג אותו, משום דחשש שמא יתרבו - דין מיתה מפני שלא הייתי עוד מלך בפועל. אבל עתה כיון שאמרת כי הרגת את שאול, למצוא תן בעיני דוד, ולכן צוה להרגו בכדי הרי מעתה הנני מלך במקומו ויש לי עתה

(4) See Rabbinic Reflections, chapter 4, from Joshua 7: 20-26.

#### Chapter 4

#### <u>Violation of Proper Judicial Procedure</u>

#### Tomah

#### Dt. 17:5

A person shall be out to death only on the testimony of two or more witnesses; he must not be put to death on the testimony of a single witness.

#### Prophets

## <u> Joshua 7:20-25</u>

Achan answered Joshua. "It is true, I have sinned against the God of Israel ... then Joshua and all Israel with him, took

Achan ... and all Israel pelted him with stones. They raised a huge mound of stones over him which is still there."

#### Description of Violation

Torah law requires the testimony of two witnesses for conviction of a criminal offense. How then was Achan killed in the absence of testimony?

<sup>1 .</sup> This passage can also be found in j Sanhedrin 6:3 20b; Tanhuma Vayyeshev:2; Pirke de Rabbi Eliezer:38; Eliahu Rabbah:18.

## Rabbinic Resolution

## (10)B Sanhedrin 43b<sup>1</sup>

He went and cast lots, and the lot fell upon Achan. He said to him, "Joshua, will you convict me with a mere lot 2?" ... Joshua said to Achan, "Please do not slander lots, for Israel is yet to be divided by means of lots... therefore admit your guilt."

#### Analyses of Rabbinic Pesolution

It would seem from 9 10 that no testimony at all was needed.

God, in fact ordered that the lots be cast  $^3$ , thus guaranteeing that the lot will fall on the guilty party. Joshua only asks for a confession so as not to slander the lots. Had it not been for this fear, Joshua would have had Achan put to death on the basis of the evidence from heaven alone  $^4$ . Thus, the violation is denied.

<sup>2.</sup> without the testimony of two witnesses.

<sup>3 .</sup> Joshua 7:13-14.

- (5) See source cited at note 3 above, footnote #1. The sources do not condemn אבימלך's lad for finishing him off at Judges 9:5.

  This would appear to fortify the view that אול killed the lad for a reason other than because the lad killed be.
- (6) See תורה תמימה to Exodus 17:**1**6. Chazal say that Haman's descendants taught תורה מורה, Gittin 57b.

#### תורה תמיפה

<u>כדרור דור</u>. תניא, ר' אליעזר אוטר, גשבע הקב"ה בכסא הכבוד שלו, שאם יבא אחד סכל האוטת להתנייר שיקבלותו, וסעסלק וסביתו לא יקבלותו, לכך נאסר סדור דור<sup>ב</sup>) [סגילתא].

ירן (א) ויטמע יתרו. כה שטינה שמע ובא ונרגיירא), ר' יהושע אומר, פלחמת עמלק (א) ירן שמע, שהרי כתיב בצדו (פ"פ נשלח) ויחלש יהושע את עמלק ואת עמי

לפטח ידך לשחת את משיח כ' ונו' ויאמר אליו דוד דמך על ראשך כי פיך פנה בך לאמר אנכי מתתי את משיח ה', הרי דנולם זה לא היה הורנו כלל, ולע"ג ליישב. ולברבה הפלא נראה טמר, דהדורש הזה מדייק למה התוכח כל כך חוד עם הגער חוה, ינם התנללי פל המיתו אותו מפר שפיו ענה בו והלא כטדע בדברי ימיו של דוד המלך אשר את פי בראה לנסון להרוג הרג מבלי כל ספנה והתוללות, ולק נראה, כי באמת ידם דוד שהוער הוה לא הרנ פת באול, כאשר באמת כן היה, ששאול הרג את שלמו , והיה מכיר זאת בהכמה מדברי הנער שהכיר ט שהניד כזה מפני שקוה למצא פ"ד זה חן בשיני דוד, או בנבואה או בידיפה מן הגד, ולכן רצה להרוג את הנער אך ורק מפני שהיה מעמלק, ורק לא רצה לפרש שמפני זה הורנו , אולי מפרי שהיה מחשתד או לפנות למטכה ולא רוה להרגיו את האומות כי שונא הוא אותם, לכן למען לא יחשבו כזאת האומות שהורע בשביל גזע שמלק סען שמו למראה פנים איך לא ירא לשטח יד במלך, וכי פיו ענה בו שהרג את שאול, וידשו שלם כי בשביל זה הרנו , ודו"ק . וע"ע מש"כ בענין פסוק החכר בשמואל בפ' נח בכסוק ואד את דמכם לנכשותיכם, יש"ש. א) הלשון ובא ונתגייר בא ליישב הלשון מה שמשה שמע, דקשה הא בפסוק נופיה כחיב מה שמע, את כל אשר עשה אלהים ונו', ועל זה מיישב בלשון ובא ונחגייר, כלומר איזה שמופה עוררה אותו להחקרב

ש אינו משאר בכלל מניין להמכילחא להסמיך שיקר דרשה זו על זה הפסוק, ונראה דמדייק בהמטת מדר דר כאו הכרות כלא ו', שלא מליט דונמת זו בשארי מקמות , וידום בכהה מקומות שלות ג' מתחלפת באות ד' ככל אותיות הסתוכות זל"ז , כמו נור - דור , בנר - בדר, גלופקמא - דלופקמא וטד. ועישין כ"ד א' שיתא , ההוא דהוו קרי ליה דייר בן דיירתא , ופירש"י גר בן גיורת , ובמ"ר פ' חיי פרשו הפסוק גר ותושב, דייר ומארי ביתא, ושד כהנה. ושוד י"ל דמדייק דהו"ל לומר לדור דור בלמ"ד,כמו וזה זכרי לדור דור (פ' שמות), כשאך לדור ודור (איכה ה'), וס"ל למכילתא דלכן כתבה התורה כאן מדר דר תכר ו' , וגם בת"ם ולא בלמ"ד , לרמז שני ענינים , האחד מדור דור כפשושו בכל הדורות , והשני [בחלוף תוח ד' של ג'] שלא לקבל גרים ממט , והטוה שמלחמה לה' בעמלק אפילו בגרים הבאים ממנו , כי לא יהפוץ גם . --והנה איתא במכילתא כאן , שמביא ר' אליעזר ראים לדינו שמעמלק ומביתו לא יקבלו גרים שנאמר (ש"ב א') ויאמר דוד אל הנער המגיד לי אי מה אחה ויאמר בן איש גר עמלקי אנכי באותה שעה מכר דוד מה שנאמר למשה שאש יבאו מכל האומות שבשולם להתגייר יקבלוהו , ומביתו של עמלק לא יקבטהו , מיד ויאמר אליו דמר על ראשך כי פיך ענה בך, ע"כ . ואני תמה מאד, הלא בפכוק מכואר כסבה שבעטרה הרנו דוד מפני שהרג את שאול , וכמטאר מפורש מהמשך כל הפשוקים ויאמר אליו דוד איך לא יראת

(7) Chazal say that when someone loses a parent form whom he will inherit, he says two blessings, one for the loss, ברוך דיין, and one for the inheritance, אמת, and one for the inheritance, דוד also had both emotions, one, for the loss of the king, and his close friend, יונתן. The other emotion was joy over now being cleared to be crowned king. אורן זון s lamenting is much more pronounced here.

BERAKOTH

59b.

בנה בית חדש וקנה כלים חרשים אומר ברוך שהחיינו והגיענו לזמן הזה [י]שלו ושל אתרים אומר המוב והממיב לא קשיא הא דאית ליה שותפות הא דלית ליה שותפות והתניא "קצרו של דבר על שלו הוא אומר ברוך שהחיינו וקיימנו על שלו ועל של חבירו אומר ברוך המוב והממיב וכל היכא דלית האחרינא בהדיה לא מברך המוב ותממיב והתניא אמרו ליה "ילדה אשתו זכר אומר ברוך המוב והממיב התם נמי דאיכא אשתו בהדיה דניחא לה בזכר ת"ש "מת אביו והוא יורשו בתחלה אומר ברוך דיין האמת ולבסוף הוא אומר ברוך המוב והממיב התם נמי דאיכא אחי דקא ירתי בהדיה

One who has built a new house or bought new clothes says: Blessed is He who has kept us alive and brought us to this season: [if it is] for himself along with others, he says: 'Who is good and does good'?4—This is no contradiction. The one blessing? is said if he has a partnership, the other? If he has no partnership. And thus it has been taught: In a word, for his own things he says: Blessed is He who has kept us alive and preserved us; for things which belong to him in conjunction with this neighbour, he says: Blessed is He who is good and does good. And if no-one is associated with him in the ownership, does he never say the blessing. Who is good and does good? Has it not been taught: If a man is told that his wife has borne a son, he says: Blessed is He that is good and does good?—In that case, too, his wife is associated with him, because she is glad to

#### Rambam Hilkhot Berachot 10:7

ן אמרו לו מת אכיו וירשהו. אם יש ימו אחין טברך הבתחלה דיין האמת ואחר כך הטוב זתפפים: ואם אין עמו אחים מברך שהחיינו. קצרו של דבר כל דבר טוכה שהיא לו ולאחרים מברך הטוב זהממים. וטובה שהיא לו לבדו מברך שהחיינו:

#### Sanhedrin 20a

אמר רב יהודה אמר רב כפני מה נענש אבנר מפני שהיה לו למזות בשאול ולא מיחה ר' יצחק אמר מיחה ולא נענה ושניהן מקרא אחד דרשו "ויקונן המלך אל אבנר ויאמר הכמות נבל ימות אבנר ידיך לא אמורות ורגליך לא לנחשתים הוגשו מאי מעמא לא מיחה הכי קאמר ידיך לא אסורות ורגליך לא לנחשתים הוגשו מאי מעמא לא מחית "כנפול לפני בני עולה נפלת ומ"ד מיחה ולא נענה איתמהויי מחמה הכמות נבל ימות ידיך לא אמורות ורגליך לא לנחשתים מכדי מחויי מהית מ"ם כנפול לפני בני עולה נפלת למאן דאמר מיחה מ"ם איענש א"ר נחמן ("ברבי) יצחק ששהא מלכות בית דוד שתי שנים ומחצה:

Rab Judah said in Rab's name: Why was Abner punished? - Because he should have protested to Saul 10 but did not. P. Isaac. however, said: He did indeed do so, but was not heeded. Both derive their views from the same verse, viz., And the king lamented for Abner and said: Should Abner die as a churl dieth? Thy hands were not bound nor thy feet put into fetters. The one who says that he did not protest, interprets it thus: Thy hands were not bound nor thy feet put into fetters, why then didst thou not protest? [Therefore,] As a man falleth before the children of iniquity so didst thou fall. The other who maintains that Abner did protest but was not listened to. [holds that he [David] expressed his astonishment: Should he have died as a churl dieth? Seeing that thou didst indeed protest to Saul, Why, then, didst thou fall as a man falleth before the children of iniquity? But on the view that he did protest, why was he punished?-R. Nahman b. Isaac says: Because he delayed the accession of David's dynasty by two and a half years.2

#### . Tosafot

ששהא מלטת וט'. אף של גב דדרשים (מדרם רבה פרשה וישלה) ומלכים ממך ילאו זה שאול ואיש בושה מ"מ היה יטל להחקיים במקום אחר ולא היה ע לשחת מלטת בית דוד שנמשה כבר על פי נביא:

## Bereshis Rabbah 82:4

ך ויאפר לו אלחים אני אל שדי פרח ורכה: רכי שדן בשם ר' יצחק אמר הייתי אומר ראובן כבר הוא מבהוץ שסקון כבר הוא מבהוץ בשקון כבר הוא מבהוץ בשקון כבר הוא מבהוץ בשקון כבר הוא מבהוץ בשקון כבר הוא מבהוץ בשקי אמו י חורתי ואמרתי <sup>2</sup> גוי זה כנימין יוקהל נוים יזה מנשה ואפרים: דבתיב (נילטים פס) זוקעו יהיה מלא הנוים: "' כרכיה ור' אלא מדרש דריש ומלכים מהלציך יצאו זו" רבעם בית דוד אלא מדרש דריש והמליך את איש בושת. הה"ד (פס לו ומלכים מהלציך יצאו ' זה שאול ואיש בושת. י הה"ד (פס לו ומלכים מהלציך יצאו ' זה שאול ואיש בושת. ומה"ד (פס לו ולהק בפלנש בבעת ' אלא מקרא קראו ורתקו אותו מקרא קראו וקבו אותו מקרא קראו ומקבו אותו מקרא קראו ומקצון יהיו לי. מקרא קראו וויקו אותו מקרא ממה: ושמעון יהיו לי. מקרא קראו וויקול נוי וקהל נוים יהיה ממר:

#### Rashi, Bereshis 32:11

ו מ ל כי מ. 10 שאול מאלם ומלכות, המוצדה אול בים. 10 מ ל כי מ. 10 שאול יאיש בשת שהיו משבט בנימין שעדיין לא נולדו נוססוק זה דרשו אבנר כשהמליך איש בשת ואף השבטים דרשורו וקרבו בנימין דכתיב 11 איש ממנו לא יחן את בתו לבנימין לאשה וחזרו ואסרו אלמלא היה עולה מן השבטים לא היה הקביה אומר ליעקב ומלכים מחלציך יצאו נוי וקהל נוים שנוים עתירים בניו להקריב אסור במות שהם עי אומות וכן כל הסנהדרין שבעים. ריא שעתידים בניו להקריב אסור במות בנים בימי אליהו):

(8) תנ"ך תנ"ך refers to a number of books such as תנ"ך which we do not have today. See a treatment of ספר הישר from the following sources. Additional books of this sort are listed below with their biblical citations. This list is taken from Sid Z. Leiman's, "Can onization", New Haven, 1974, pp 17-18.

| 1.47              | ספר מלחמת ה׳                               | Book of the Wars of the Lord     |
|-------------------|--------------------------------------------|----------------------------------|
| 2.48              | ספר הישר                                   | "Book of Jashar"                 |
| 3.44              | ספר השיר                                   | Book of Song                     |
| 4.50              | ספר דברי שלמה<br>ספר דברי שלמה             | Book of the Acts of              |
|                   | 111111111111111111111111111111111111111    | Solomon                          |
| 5.51              | ספר דברי הימים למלכי                       | Book of the Chronicles of        |
|                   | ישראל                                      | the Kings of Israel              |
| 6.52              | ספד דברי הימים למלכי                       | Book of the Chronicles of        |
|                   | יהודה                                      | the Kings of Judah               |
| 7.53              | הייוי<br>ספר היחש                          | Book of Genealogy                |
| 8.54              | ספר ההוט<br>ספר מלכי ישראל                 | Book of the Kings of Israel      |
| 9.55              | ספר דברי הימים למלך דויד                   | Book of the Chronicles           |
|                   |                                            | of King David                    |
| 10.56             | רברי שמואל הראה                            | Chronicles of Samuel the         |
|                   | 777 777 727                                | seer                             |
| 11.57             | דברי נתן הנביא                             | Chronicles of Nathan the         |
|                   | N 2211 J. 12 12 1                          |                                  |
| 12.58             | יירי וד בחוד                               | prophet                          |
| 13.59             | דברי גד החזה<br>נבואת אחיה השילוני         | Chronicles of Gad the seer       |
|                   | 217 011 11 112 112 121                     | Prophecy of Ahijah the Shilonite |
| 14.60             | חזות יעדו החזה                             |                                  |
| 15.61             | חוותי עדר אוווות<br>דברי שמעיה הנביא       | Visions of Iddo the seer         |
|                   | ו בו ישמעיוו וונב א                        | Chronicles of Shemaiah the       |
| 16.62             | 7127 377 377                               | prophet                          |
| 17.63             | דברי ערו החזה<br>                          | Chronicles of Iddo the seer      |
| 18.64             | מדרש הנביא עדו<br>ספר המלכים ליהודה וישראל | Midrash of the prophet Iddo      |
| 10.               | ספר המלכים ליהודהו שו אל                   | Book of the Kings of             |
| 19.65             |                                            | Judah and Israel                 |
| 17.               | דברי יהוא בן חנני                          | Chronicles of Jehu the son       |
| 20.66             | מדרש ספר מלכים                             | of Hanani                        |
| 20.               | מדרש ספר מקכים                             | Midrash on the Book of           |
| 21.67             |                                            | Kings                            |
| 22.68             | דברי עזיהו<br>פריי                         | Acts of Uzziah                   |
| 23.69             | דברי חוזי<br>ספר הזכרנות דברי הימים        | Chronicles of Hozai              |
| 20.               | ספו זווכן בותו בו יווט ב                   | Book of Records, The             |
| 24. <sup>70</sup> | ספר דברי הימים למלכי מדי                   | Annals                           |
| ٠.                |                                            | Book of the Chronicles of        |
|                   | ופרס                                       | the Kings of Media and           |
|                   |                                            | Persia                           |
|                   |                                            |                                  |

- 47. Nu. 21:14.
- 48. Josh. 10:13 and 1Sam. 10:25. See note 49.
- 49. IK 8:13; so according to LXX. Some scholars conjecture that the LXX Hebrew vorlage read ספר הישר See O. Eissfeldt, op. cit., p. 133.
- 50. 1K 11:41.
- 51. 1K 14:19, 15:31, and elsewhere.
- 52. IK 14:29, 15:7, and elsewhere.
- 53. Neh. 7:5.
- 54. ICh 9:1 and 2Ch 20:34.
- 55. 1Ch 27:24; so according to LXX.
- 56. ICh 29:29.
- 57. 1Ch 29:29 and 2Ch 9:29.
- 58. ICh 29:29.
- 59. 2Ch 9:29.
- 60. 2Ch 9:29. Probably the same work as numbers 16 and 17 of this list.
- 61. 2Ch 12:15.
- 62. 2Ch 12:15.
- 63. 2Ch 13:22.
- 64. 2Ch 16:11. Probably not to be distinguished from numbers 5, 6, and 8 of this list. See also 2Ch 35:26.
- 65. 2Ch 20:34.
- 66. 2Ch 24:27.
- 67. 2Ch 26:22.
- 68. 2Ch 33:19.
- 69. Est. 6:1. For the rendering of the title, see the Jewish Publication Society translation of the Scroll of Esther in H.L. Ginsberg, ed., The Five Megilloth and Jonah.
- 70. Est. 10:2.
- (9) See Ralbag v.14 and תורה תמימה cited above #6.
- (10) The student should analyze 31:4-7 and determine that if the was telling the truth, that he had to have killed before v.6. See the next question.
- (11) When שאול falls on his sword, we read ויפל עליה. When his lad falls on his sword we read ויפל...וימת, implying that שאול's fall was not fatal. Malbim makes this point.
- (12) This refers back to what the men of יביש גלעד did at לא:יא-יג did at 'אניא-יג.
- (13) According to Chazal, איש בשת was punished for appointing איש בשת king. See Sanhedrin 20a. Tosafot cites a Midrash that says that איש בשת was destined to be king based on a prophecy to to. The original Midrash is cited below, as well as Rashi to איש בראשית לב:יא where it is cited.

- (14) ד"ה מצחק- בראשית כא:ט at מצחק clearly saw this as more than just a "משחק", a game.
- (15) This war "game" needs explanation. Y. Yadin, מלאכת המלחמה. Page 235, suggests that בארצות במקרא. Page 235, suggests that יואב and יואב and יואב and יואב and יואב and to use the outcome of this mini-war as a determining factor over which kingdom will rule over Israel. Yadin found similar such "deals" in an inscription found at אלית (which is the Biblical אוון mentioned at ויאבר, מלכים א' יו:ר, מלכים א' יו:ר. A small scale war of 12 against 12 would determine the outcome of the kingdoms. Chazal are critical of אבנר out of the lives of young lads. See "משחקי" out of the lives of young lads. See "ירושלמי פאה א:א out of the lives of young lads. See ".

# אלו דברים פרק ראשון פאה

אבנר למה נדרג דיב"ל וריש בן לקוש ורבגן ריב"ל אמר על שעשה רמן של נערים שחוק שנאמר "יקומו נא הגערים חשחקו לפנינו וואמר אבנר יקומו

עשהאל may represent the inexperienced leadership of אבני skingdom as opposed to אבנר who represents the seasoned leadership of אבנר וועשהאל succeeds. אבנר succeeds. שאול succeeds. אבנר brothers will continue to act in an impetuous manner throughout 'שמואל ב' (see for instance איואב' s responses to their brashness 3:39; 16:10; 19:23). In the end, however, איואב side prevails, representing איואב succeess.

- (17) How do we come to these numbers if initially this war was fought 12 against 12? Evidently new fighters came along, perhaps at מסוק כ"ב.
- (18) Although these names appear to be inconsequential here, the

names and especially their order will become relevant in later stories. The order is:

- אמנון .1
- 2. כלאב
- אבשלום 3.
- 4. אדניהו
- 5. שפטי**ה**
- 6. יתרעם
- אבנר was the one who crowned איש בשת king in the first place.

  V.11 shows that the power in the throne was with all along.
- (20) Remember that מיכל was taken from דוד at the end of שמואל א' was tootnote 220.
- realizes that it is in his own best interests that he follow אבנר pecause he can clearly see that אבנר had been destined for the kingship all along as these verses indicate.

יואב makes it appear that he is killing אבנר as a traitor of the king (vv. 24-25). Yet the text indicates that his real motivation is to avenge his brother עשהאל's blood (vv. 27;30).

See a rabbinic treatment of יואב vengeance at Sanhedrin 49a.

אילמלא דוד לא עשה יואב מלחמה ואילמלא יואב לא עסק דוד בתורה דבתיב "ויהי דוד עושה משפט וצדקה לכל עמו וואב בן צרויה על הצבא מה טעם דוד עשה משפט וצדקה לכל עמו מיטום דיואב על הצבא משום דדוד עושה מיטום דיואב על הצבא משום דדוד עושה מיטפט וצדקה לכל עמו "ויצא יואב מעם דוד וישלח מלאכים אתרי אבנר וישיבו אותו מבור הסירה מאי בור הסירה אמר רבי אבא בר בהנא בור וסירה גרטו לו לאבנר שיהרג "וימהו יואב אל תוך השער לדבר בחל אמר רבי יוהנן שדנו דין סנהדרי א"ל מ"ם קטלתיה לעיטאל עיטאל רודף היה היה לך להצילו באחד מאיבריו לא יכילי ליה השתא בדופן המישת כוונת ליה באחד מאיבריו לא יכלת ליה

But for David. 10 Joah would not have succeeded in 11 war; and but for Joah. David could not have devoted himself to [the study of] the Torah, for it is written. And David executed justice and righteousness for all his people, and Joah the son of Zerniah was over the host: 12—i.e., why was David able to execute justice and righteousness for all his people? — Because Joah was over the host. And why was Joah over the host? 11—Because David executed justice and righteousness for all his people.

And when Joab was come out from David he sent messengers after Abner

and they brought him back from Bor-Sira. What meaning has [the name] Bor-Sira?—R. Abba b. Kahana said: Bor-3 and Sira? caused Abner to be killed.

And Joab took him aside into the midst of the gate to speak with him quietly. R. Johanan said: He judged him according to the law of the Sanhedrin. Thus he asked him: 'Why didst thou kill Asahel?' — 'Because Asahel was my pursuer.' Then thou shouldst have saved thyself? at the cost of one of his limbs!' I could not do that.' [he answered]. 'If thou couldst aim exactly at his fifth rib. couldst thou not have prevailed against him by [wounding] one of his limbs?'

(1) Ibid. III. 26. (2) בור (well', hence container of water, a pitcher. (3) ביר (3). a thorn-bush. (a) The explanation of this statement is found in [. Sotah I, where one of the reasons given for Abner's death was his indifference to the effecting of a reconciliation between Saul and David, instead of seeking which, he rather endeavoured to increase their hatred. He did not take advantage of the following two occasions when he might have brought about the reconciliation: One, when Saul entered the cave of En-Gedi where David and his band were hidden, and the latter, though he could have destroyed his pursuer, contented himself with merely cutting off the skirt of his robe (I Sam. XXIV, 4). The second time, in the wilderness of Ziph, when David found Saul sleeping and took the spear and jug of water from beside his head (ibid, XXIV, 12ff), subsequently reproaching Abner for not watching better over the King. Abner, however, made nought of this generous treatment of Saul by David, contending that the jug of water might have been given to David by one of the servants, whilst the skirt of the robe might have been torn away by a thorn-bush, and left hanging. These two incidents are hinted at in the words Bor (well, i.e., a jug of water), and Sira (a thorn-bush).

- and the house of שאול, that it doesn't appear that אבנר was behind אבר's death. The people were satisfied that אבנר had nothing to do with it as vv. 36-37 indicate. Chazal indicate (Sanhedrin 18a) that a king doesn't leave his palace to attend a funeral. אבנר people, went beyond the letter of the law in eulogizing אבנר.
- (24) Chazal say that מיכל, was מיכל, and solve whatever problems that assertion carries. See below. Also, this list contains the sons born to איכל חברון in חברון. Since מיכל is not with all this time, she is not listed here.

SANHEDRIN

214

הני שמונה עשרה מגלן דבתיב "יוולדו לדור בנים בחברון ויהי כבורו אמנון לאחינועם היזרעאלית ומשנהו כלאב לאביגיל אשת נבל הברמליותשלישי אבשלום בן מעכה והרכיעי אדוניה כן הנית והחמישי שפטיה בן אביטל והששי יתרעם לעגלה אשת דור אלה ילדו לדור בחברון וקאמר ליה נביא "אם מעט ואוסיפה לך כהנה וכהנה כהנה שית וכהנה שית דהוו להו תמני סרי מתקף לה רבינא אימא כהנה תרתי סרי וכהנה עשרין וארבע תניא נמי הכי לא ירבה לו נשים יותר מארבעים מעשרים וארבע \*למאן דדריש וי"ו ארבעים ושמנה הוו תניא נמי הכי לא ירבה לו נשים יותר מארבעים ושמנה ותנא דירן מאי טעמיה אמר רב כהנא מקיש כהנה בתרא לכהנה קמא מה כהנה קמא שית אף כהנה בתרא שיח והא הואי מיכל אמר רב עגלה זו מיכל ולמה נקרא שמה עגלה שחביבה עליו כעגלה וכן הוא אומר "לולי הרשתם בעגלתי וגו' ומי הוו למיכל בני והכתיב "ולמיבל בת שאול לא היה לה ולד ער יום מותה אמר רב החדא ער יום מותה לא היה לה ביום מותה היה לה מכדי כנים היכא קא חשיב להו בחברון ואילו מעשה דמיכל בירושלים הוה דכתיב "ומיכל בת שאול נשקפה בעד החלון ותרא את המלך דוד מפזו מעשה היה לה מכאן ואילך לא היה לה מור יוסף שקלתה מיכל \*למימרפסה אלא אימא עד אותו מעשה היה לה מכאן ואילך לא היה לה

MISHNAH. NEITHER SHALL HE MULTIPLY WIVES TO HIMSELF<sup>4</sup>—ONLY EIGHTEEN. R. JUDAH SAID: HE MAY HAVE MORE, PROVIDED THEY DO NOT TURN AWAY HIS HEART. R. SIMEON SAID: HE MUST NOT MARRY EVEN ONE WHO MAY TURN AWAY HIS HEART. WHY THEN IS IT WRITTEN, NEITHER SHALL HE MULTIPLY WIVES TO HIMSELF?5—EVEN THOUGH THEY BE WOMEN LIKE ABIGAIL.6

Whence do we deduce the number eighteen?—From the verse. And unto David were sons born in Hebron; and his first-born was Ammon of Ahinoam the Jezreelitess; the second, Chileab of Abigail the wife of Nabal the Carmelite; the third Absalom the son of Maacah; and the fourth, Adonijah the son of Haggith; and the fifth, Shefatiah the son of Abital; and the sixth, Ithream of Eglah, David's wife. These were born to David in Hebron. And of them the Prophet said: And if that were too little, then would I add unto thee the like of these, [Ka-hennah] and the like of these, [we-kahennah], each 'kahennah' implying six, which, with the original six, makes eighteen in all. Rabina objected: Why not assume that 'kahennah' implies twelve, and 'we-kahennah', twenty-four? It has indeed been taught likewise: 'He shall not multiply wives to himself beyond twenty-four.' And according to

him who interprets the redundant 'waw', 4 it ought to be fortyeight. And it has been taught even so: 'He shall not multiply wives
to himself, more than forty-eight.' Then what is the reason of the
Tanna of our Mishnah?—R. Kahana said: He parallels the second
'kahennah' with the first; thus, just as the first 'kahennah' indicates
[an increase of] six, so does the second. But there was Michal too!3
—Rab said: Eglah is Michal. And why was she called Eglah? Because she was beloved by him, as an Eglah [calf] by its mother.
And thus it is said. If ye had not ploughed with my heifer etc. 6 But did
Michal have children? Is it not written. And Michal the daughter
of Saul had no child unto the day of her death? 7—R. Hisda said: She
had no child until the day of her death, but on the day of her
death she did. 8

Let us see then: His children are enumerated [as born] in Hebron, whereas the incident with Michal® occurred in Jerusalem, ® as it is written. Michal the daughter of Saul leoked out at the window, and saw king David leaping and dancing before the Lord, and she despised him in her heart. ® And Rab [udah, or according to others, R. Joseph, said: Michal received her due punishment? But we might argue thus: Prior to that incident she did have [children], but after it she did not.

(25) The Mishna, Sanhedrin 2:1 says that no man may marry the widow of a former king. Rabbi Yehuda says that a new king may marry a former king's wives. איש בשת's accusations therefore, against אבנר have wider ramifications. The same can be shown regarding שמואל ב' טז: כא-כב the same can be shown as מלכים א' ב: יג-כה אדניהו same and "שלמה" sanger at מלכים א' ב: יג-כה אדניהו

יואין נושאין אלכנתו ר יהודה אופר נושא הכולך אלכנתו של כלך שכן מצינו בדוד שנשא אלכנתו של שאול שנאכר יואתנה לך את בית אדוניך ואת נשי אדוניך בדוקך :

NOR MAY ANY ONE MARRY HIS WIDOW. R. JUDAH SAID: A KING MAY MARRY A KING'S WIDOW. FOR SO WE FIND IN THE CASE OF DAVID WHO MARRIED THE WIDOW OF SAUL, AS IT IS WRITTEN, AND I GAVE THEE THY MASTER'S HOUSE AND THY MASTER'S WIVES INTO THY BOSOM.3

(26) See the discussions below from מסכת סנהדרין as quoted form אישי התנ"ך.

פלמי בן ליש (שמואליא כה, מד)

"רבות בנות עשו חיל" (סוף משלי) זה יוסף

ובועז [שהתגברו על יצרם] "ואת עלית על

כולנה" זה פלטי בן ליש מנהרין כ פלטי שמו ולמה נקרא שמו פלטיאל שפלטו אל

מן העברה, נעץ חרב בינו לבינה ואמר כל

העוסק בדבר זה ידקר בחרב שם יט:

קידושי מיכל לפלטי בעבירה שב

"וילך אתה אשה יגו' עד בחרים" (ש"ב ג, טו)

שנעשו שניהם כבהורים שלא טעמו טעם ביאה,

אמר ר' יוחנן, תוקפו של יוסף ענותנותו של

בעו, תקפו של בעו ענותנותו של פלטי בן ליש

(27) Chazal maintain that 717 went overboard in his curse of אואב, and that the curse ended up on his own descendants.

48b

SANHEDRIN

אמר רב יהודה אמר רב'כל קללית שקילל דוד את
יואב נתקיימו בזרעו של דוד "אל יכרת מבית יואב זב ומצורע ומהויק בפלך:
ונופל בחרב והסר לחם זב מרחבעם דבתיב "והמלך החבעם התאמין לעלות
במרכבה לנום ירושלים וכתיב "וכל המרכב אשר ירכב עליו הזב יממאמצורע מעוזיהו דכתיב "ובהזקתו גבה לבו עד להשהית וימעל בה" אלהזי
ויבא אל היכל ה" להקטיר על מובח הקטרת וכתיב "והצרעת זרחה
במצחו מחזיק בפלך מאסא דבתיב "רק לעת זקנתו חלה את רגליו ואמר
רב יהורה אמר רב ישאחזו "פודגרא א"ל מר זומרא בריה דרב נהמן לרב נחמן
היכי דמי א"ל "כמחט בבשר החי מנא ירע א' בעית אימא "סוד ה" ליראיו"
בית ואיבעית אימא מרביה הוח גמיר לה ואיבעית אימא "סוד ה" ליראיו"
ובריתו להידיעם נופל בחרב מיאשיהו דבתיב "ווורו (המורים) למלך יאשיהו
"זאמר רב יתודה אמר רב שעשו כל גופי ככברה וחסר לחם מיכניה דכתיב
"וארותו ארותת תמיד נתנה לו אמר רב יהורה

Rab Judah said in Rab's name: All the curses wherewith David cursed Joab were fulfilled in David's own descendants. It is written: Let there not fail from the heuse of Joab one that hath an issue.

or that is a leper, or that leaneth on a staff, or that falleth by the sword. or that lacketh bread.3 'He that hath an issue' [was fulfilled] in Rehoboam, I for it is written, And king Rehoboam made speeds to get him up to his chariot to flee to Jerusalem;6 whilst it is elsewhere written, And what saddle soever he that hath the issue rideth upon shall be unclean.7 'A leper' - Uzziah.8 for it is written. But when he was strong his heart was lifted up so that he did corruptly, and he trespassed against the Lord his God, for he went unto the Temple of the Lord to burn the incense upon the altar of incense;9 and it is further written. And the leprosy broke forth on his forehead. 10 'He that leaneth on a staff' - Asa, 11 for it is written. Only in the time of his age he was diseased in his feet: 12 concerning which Rab Judah said in Rab's name: He was afflicted with gout. 13 Mar Zutra the son of R. Nahman asked R. Nahman: What is it sthis complaint] like?—He answered: Like a needle in the raw flesh. But how did he [R. Naḥman] know that? - Either because he himself suffered with it; alternatively, he had a tradition from his teacher; or again [he knew it] because. The secret 14 of the Lord is with them that fear Him, and His covenant to make them know it. 15 'He that falleth by the sword. - Josiah, 16 for it is written. And the archers shot at king Josiah: 17 concerning which Rab Judah said in Rab's name: They riddled his body like a sieve. That lacketh bread - Jechoniah. 18 for it is written. And for his allowance, there was a continual allowance given him by the king.

- (28) See above, footnote 24.
- (29) While these were not the borders of Israel, the terminology is very often used in 7") to denote the span of North to South in Israel.
- (30) See above 2: 19-23.
- (31) See also א' ב:ה seelings at מלכים א' ב:ה.
- (32) מפיבשת's reference here is not important for the story on hand, but he will surface again in 'שמואל ב', at Chapter 16:

  1-4 and 19: 25-31. שאול also had a son named מפיבשת and he is mentioned once at 21:8. See the מדרשים below concerning אישי התנ"ך, from אישי התנ"ך. Note the connections drawn between and and a son age שמיבשת both here and in 34 below.

מפכשת כן שאול (שמואליב כא. ח) לא מפכשת שמו אלא איש בשת שמו ולמה נקרא שמו מפבשת שהיה מבייש פני דוד בהלכה ברכות ד.

אמר דוד, כל מה שאני עושה אני נמלך במפיבשת רבי ואומר לו, מפיבשת רבי, יפה דנתי? יפה חייבתי וכו'

ופ״פ איש בשת, מרוב בעל

מפיבושת כן יהונרגן (שמואליב כא, ז)

"ויחמול המלך על מפיבושת" (שם) זכי משא
פנים יש בדבר? אלא שהעבירו לפני הארון
וקלטו, ובקש עליו רחמים ופלטו יבמות עט.
בשעה שאמר דוד למפיבושת "אתה וציבא
תחלקו את השדה" (ש"ב ים, ל) יצתה בת קול
ואמרה לו, רחבעם וירבעם יחלקו את המלוכה

- (33) Once again someone standing in the way of אבור's kingship is killed and אבנר and אבנר and אבנר and אבנר and אבנר were killed, the יואב and יואב both thought they were doing a favor. בער העמלקי have similar intentions here. Once again, און leaves no mistake in anyone's heart that he himself was not behind this assassination.
- (34) This is a sign of התרשלות (laziness). דוד, according to Chazal (Berachot 3b-4a) spent the entire day with concerns of matters of and building up the economy and infrastructure of Israel. דוד even arose at midnight to recite תהלים! Contrast

this with איש בשת who sleeps in the afternoon. It is ironic to note that one time when איש sleeps in the afternoon, he too comes upon a tragic story - See below 11:2.

3b-4a

BERAKOTH

כנור היה תלוי למעלה ממשתו של דור וכיון שהגיע הצות לילה בא רוֹת צפונית ונושבת בו ומנגן מאליו מיד היה עומד ועוסק בתורה עד שעלה עמוד השחר כיון שעלה עמוד השחר נכנסי הכמי ישראל אצלו אמרו לו ארונינו המלך עמך ישראל צריכין פרנסה אמר לחם לכו והתפרנסי זה מזה אמרו לו אין הקימץ משביע את הארי \*ואין הבור מתמלא מהיליתו \*אמר להם לכו ופשמי ידיכם בנדוד מיד יועצים באחיתופל ונמלכין בסנהררין ושואלין באורים ותומים אמר רב יוסף מאי קרא (דכתיב) "ואחרי אחיתופל בניהו כן יהיידע ואביתר ושר צבא

למלך יואב אחורופל זה יועין ובה"א" "ועצת אחורופל אשר יעין בימים ההם כאשר ישאל (איש) בדבר האלחים

בניהו בן יהודע זה כנהדרין ואביתר אלו אורים ותומים וכן הוא אומר "ובניהו בן יהוידע על הכרהי ועל הפלתי ולמה נקרא שמם כרתי ופלתי כרתי שכורתים דבריהם פלתי שמופלאים בדבריהב\* ואה"כ שר צבא למלך יואב אמר רב יצהק בר אדא ואמרי לה אמר רב יצהק בריה דרב אידי מאי קרא "עורה כבודי עורה הנבל ופנור אעירה שהר.

A harp was hanging above

David's bed. As soon as midnight arrived, a North wind came and blew upon it and it played of itself. He arose immediately and studied the Torah till the break of dawn. After the break of dawn the wise men of Israel came in to see him and said to him: Our lord, the King, Israel your people require sustenance! He said to them: Let them go out and make a living one from the other.8 They said to him: A handful cannot satisfy a lion, nor can a pit be filled up

with its own clods. He said to them: Then go out in troops and attack [the enemy for plunder]. They at once took counsel with Ahithofel and consulted the Sanhedrin and questioned the Urim and Tummim. 2 R. Joseph says: What verse [may be cited in support of this]? And after Ahithofel was Jehoiada, the son of Benaiah,3 and Abiathar; and the captain of the King's host was Joab. 4 'Ahithofel', this was the counsellor. And so it is said: Now the counsel of Ahithofel, which he counselled in those days, was as if a man inquired of the word of God. 5 [4a] 'Benaiah the son of Jehoiada', this means the Sanhedrin. 'And Abiathur',6 these are the Urim and Tummim. And so it says: And Benaiah the son of Jehoiada was over the Kerethi and Pelethi.7 Why are they 8 called 'Kerethi' and 'Pelethi'? Kerethi, because their words are decisive [korethim]; Pelethi, because they are distinguished [musla'im] through their words. And then comes 'the captain of the King's host Joab'. R. Isaac b. Adda says: (Some say, R. Isaac the son of Addi says) Which verse? Awake, my glory; awake, psaltery and harp; I will awake the dawn. 10

## <u>פרק ה'</u>

- (3A) אוז is crowned king over all Israel in חברון at the age of 30.
- (3B) ירושלים is mentioned although the city was not yet captured by is mentioned. 38 (It is also called עיר דוד).
- (3A) דוד conquers ירושלים, as part of a very unusual interaction with the אויבוסי: (1) What was told to יבוסי in v.6<sup>41</sup>
  - (2) What did 717 say in v.8<sup>42</sup>
  - (3) Why did 717 hate the lame and the  $blind?^{43}$
  - (4) Why was there a saying
    "עור ופסת לא יבוא אל הבית"?
  - (5) Why does דוד choose to conquer immediately?
- (3B) Additional children of 717.46
- (3A) Different reactions of חירם מלך צר and פידוד to דוד s ascension to the throne.
- (4A) Compare the different reactions of 10 כלב and כלב and יתרו and יממלק and עמלק to seeing the same thing. Compare 'תמלק' and 'עמלק' s reactions to hearing the same thing.
- (4B) Human nature between חירם and the פלשתים
- (6) Homework ירושלים is mentioned as a Jewish city even before it

was conquered. Show how a similar phenomenon occurs in the following פסוקים: $^{50}$ 

בראשית ב:יג-יד

נ:ז בראשית

בראשית יד:יד

בראשית כב:יד

שמות טז:לה

- (35) See 'שמואל א' footnote #197, for a list of 10 תנ"ך. They are recorded in במדבר רבה יד:א as well as in רש"י to מות ו:יב however, is not cited in either source. בראשית רבה :צב commenting on בראשית מד:ח includes this in its list of יקל וחומר
- (36) This is an example of foreshadowing. See שמואל א' notes #102 and #240.
- (37) It must be assumed that the rest of his body, which was immediately found was buried separately. 717 apparently made no attempt to bury the head with the rest of the body.
- (38) This is done quite often in תנ"ך. See especially שמות טז:לה.
- (39) Recognize that ירושלים is almost always spelled without the second ''. Exceptions

אסתר ב:ו

דברי הימים ב' כה:א

דברי הימים ב' לב:ט

יבוסי is identified with יבוסי at יהושע י"ח:כ"ח and is identified with יבוסי and ינוסי is one of the is one of the seven Canaanite nations and is usually mentioned last, according to דעת מקרא, because it was conquered last. See דעת מקרא to יהושע ג:י ot מקרא.

#### Da'at Mikra Yehoshua 3:10

הַכְּנַעֲנִי – וָשָׁב בְּעָקָר בְּעִמְקֵי הָאֹרֶךְ שֶׁל הָאָרֶץ, הַתּוֹחֲמִים אֶת־׳הָהָר׳ מִמַּצְרָב וּמִמְזֶרָח, ׳צֵּל־־ (בקיב) הַיָּם וְעַל יַד הַיַּרְדֵּץ (במ׳ יג כס ולחלן יא ג: הכנעני ממורה ומים). הַהָּתִּי – עַם גַּדוֹל שֵׁהְצִלְיחַ בַּתְּקוּפָה שֶׁקָּדְמָה לַכִּבוּשׁ לְהָקִים מַמְלָכָה וָרְחֵבֵת. עַקר וְשׁוּבוֹ בְּאַסְיָה הַקּטַנָּה וּבְצָפוֹן סוּרְיָה עַד לַפְּרָת. מִקְצָתָם וָשְׁבוּ בְהָרֵי וְהוּדָה בִּסְבִיבוֹת הֶבְרוֹן (בר׳ בּנִי). הַמֵּמְלָכוֹת הַצְּפוֹנִיוֹת נָקְרָאוֹת בַּמִּקְרָא ׳הַחָתִּים׳ (שֹבּ וּ) וְאֵלֶּה שֶׁיָּדְבוּ בִּדְרוֹם הָאָרֶץ מְּכָנִים: הַתְּתִּי אוֹ (בְנֵי) חֲת. (ז׳ יזבד, הולדות ישראל, חלק א וראה על כך בפירושנו לעיל א ו). הַחְנִי – יָשֵׁב בְּהָרֵי אֶפְרַיִם וּבִנְיָמִין, בָּאַזוֹר הַמִּשְׂהָרֵע מִשְׁכֶּם עַד נְבְעוֹן וְעַד קַרָיָת וְעָרִים. אֲבָל גַּם ׳הַחַת הֶרְמוֹן בְּאֶרֶץ הַמִּצְפָּה׳ (לחלן יאנ), וּבְוֶהֶר דִּיוּק: ישׁב הַר הַלְּבָנוֹן, מַהַר בַּעַל־ הֶרְמוֹן עַר רְבוֹא הֲמָת (שופ׳ ג ג). הַפְּרָנִי – יָשַׁב בְּהַר אַפְרַיָם (בר׳ לה לו ילהלן יו טו) וְאוּלֵי וָקְרָא בֵּן עַל שֵׁם עָרָיו הַפְּרִחּוֹת (בְהַר־אֶפְרַיִם כָּצָאנּי עָרִים בְצורוֹת קצטות). הַגִּרְגָּשִׁי – לא נָאֱמֵר בַּהַּקְרָא כְּלוּם עַלֹּד דָבַר וָשׁובוֹ. וּעָשֹׁרֵת בִידֵי הו״ל שֻׁהַנְרָנָשִׁי פָּנָה וְהָלַדְ רֹוֹ לְצַפְרִיקִי – הַיא אַפְרִיקָה הַצְּפּוֹנִית (ירושלמי שניעית ני הלכה א)ז, וְהָאֱמֹרְי – עַם גָדוֹל וָשַׁב בְּרָמַת צבֶר הַנַרַבָן הַמְּזָרָהִית ובְסוּרָנָה בָהָר הַמַּצְרָבִי (הָהָר) וּבְקַּצָת מִקְּרָאוֹת נָקּרַאת כָּל־הָאָרֶץ עַל שְׁמוֹ אָרֶץ הָאֱמֹּרִי׳ וְפָּדְ נִקְּרְאָה הָאָרֶץ נַּם בְאַכָּרִית: אַרֵץ אַמָּרוּ – אַרֵץ הַמַּצַרָב (וראה בפירוסנו לעיל ב י). וְהַיְבוּסִי – יָשֵב בְהַר יְרוּשְׁלַיִם (להלן פו פג) וֹבְתְקוֹפַת הַשׁוֹפְטִים נְקְרְאָה אַף יְרוּשֶׁלַוִם – הָעִיר עַל שְׁמוֹ – יָבוֹם (שופ׳ יש י). וּבָא הַיְבוּסִי בִּקְתוּבֵנוּ אַהַרוֹן, וְכַּן כָּא אַהַרוֹן בִּרְשִׁימַת עֲשֶׂרֶת הָצְמָמִים שָׁאַרָצָם הַבְּטְהָה לְאַבְרָהָם בִּבְּרִית בֵּין תַבְּתָרִים (בּר׳ פו נא) כִי הָיָה אַהֲרוֹן לְהוֹרָשָׁה (בִּימֵי דָוָד שֶׁכָּבַשׁ אֶת־ קצורת ציון וְאֶת־הָעִיר).

## (41) See a collection of פירושים below from דעת מקרא .

מום אלה ימנעוהו מלהבנה (לַעִיר), והם עשו ואת מתוך בטחונם בעצם חוכותיהם׳ (יקדמוניות׳, ס׳ שכיעי, מהד׳ שליט 231). פַרוּשׁ אַחַר: הַיְבוּסִים הָעֵלוּ עַלְ הַחוֹכָה עְוְרִים וּפְסָחִים וָקַלְּלוּ אֵת כָּל כִי שֵׁיָעֵז לְפִגֹּעַ בָּהֶם וּכְשׁוֹלְחֵיהֶם ''. פַרוּשׁ אַחַר: כַּלְנוּ נָלָחָם בּךְ עַד הָאִישׁ הָאַחַרוֹן נַאֲפִּלוּ ישארו בעיר רַק עוָרִים וּפְסָחִים, גַם הַם יַקוּמוּ לְהַלָּחֵם בַּדַוֹד (ע׳ חכם). פַּרוּשׁ אַחֵר: הָם לוֹעֵגִים לְדַוֹּד וָקוֹרְאִים לְחַיָּלֵיו פְּכָּחִים וְעָוְרִים. פֵּרוּשׁ אַחֵר: לֹא תוּכֵל לְנַצֵּחַ אוֹתָנוּ אֶלֶּא אָם הְּרַפֵּא אָת הַבְּּסְחִים וָאֵת הָעָוָרִים. וּכְשֵׁם שֶהַדֶּבֶר הַנֵּה הוּא נִמְנָע, כֵּן מְן הַנִּמְנֵע שֶׁתָּבוֹא אֱל הָעִיר. וַרַזַ״ל בַּרְשׁוּ אֵת ׳הַעְוָרִים וְהַפָּסִחִים׳ עַל צַלְכֵי עֲבוֹדָה זָרָה ית. עִינָיִם לָהֶם וְלֹא יִרְאוּ... רַגְלֵיהֶם וְלֹא יְהַלֵּכוּ׳, תה׳ קטו ר-ז) גו, שֶעַלֵיהֶם הַיְתָה בְּתוּכָה בְּרִית שְׁבוּעָה שֶׁנְּשְׁבַּע אַברָהָם אַבינוּ לַיְבוּסִים. עם קונת בערת הַמַּכְפַּלָה, שָאֵין וַרְעוֹ יוֹרֶשׁ בֶּעִיר יְבוּסִי (פרקי דר״א לו), וּלְפִי זֶה הֶם חָתְּיִים (בּיוֹשְבֵי הֶכָרוֹן בִּיבֵי אַבְרָהָס) הַם יְבוּסִים <sup>13</sup>. וּלְפִי מִדְרַשׁ אַחַר: יְבוּסִים אֵלֶה מִזַּרְעוֹ שֶׁל אֲבִיכֶלֶךְ כֵּלֶךְ פָּלְשְׁתִּים הָיוּ (תובאוּ הַדְּבָרִים בַּרש"י) 14. בֵּין כַּוְּ וּבֵין כַּדְּ הַיָה בְּמַאָּמָר זָה מְשׁוּם ננוּת גרוֹלָה לְדָוִד וּלְיִשְׂרָאֵל. וּלְפִיכָךְ קַצְּרוּ בוֹ הַבּתוּבִים וּבָעֵל ס׳ דְּכְרֵייהַוָּכִים לא הֱבִיאוֹ כְּלָל. לֵאמֹר

11 "י ידץ, תורת המלחמה מארצות המקרא, ע' 237-236, והביא ראיה להשערתו מתעודה חתית. ומה טכם של שכועה אמונים למלך ומוך השאר "וציגו לפניהם עיורת וחדש ראמרו: ראו הנה עורת וחדש כל מי שיחרוש רעה על המלך והמלכה, תבוא עליו קללתם: יעשותו עוור, יעשותו חדש, יעוורוהו כעוור, יחרישוהו מחדש, ישמידו אותו, ראת אשתו ואת טפו ואת משפחתוי.

בְּלוֹכֶּר מֶשׁמְעוּת דְּבַרְי הַיְבוּסִים פָּךְּ הוּא: לֹא־יְבוֹא
 דֵוֹד הַנָּה. וְסְיֵם הַכְּתוֹב כַּבָּה שְׁפָּתַח: לֹא־הָבוֹא הַנָּה.

- 12 לפי פרקי דרבי אליעזר פרק לו היו כאן ממש צלמי עורים ופסחים עשויי נהשת. והצלם בדמוה עור. סמל את יצחק אבינו (זוהי כיזקן רצחק ותכהת, עיניו מראתי, ברי כז א) והצלם ברמות פסח סימל את רעקב אבינו (זוהוא צלע עליירכוי, שם לב לב). והמיחש לרש"י לדה"א יא ה פירש: ונתנו עורים ופסחים לפני שער העיר... כי ידעו כי בזוי הוא למלך להלחם עם העורים ומתוך כך ישוב ולא ילחם עמהם דוד...
- 13 לזהוי חתיים =יבוסים, השווח יח' טז ג: ... לי רושלם מכרתיך ומלדתיך מארץ הכנעני, אביך האפרי ואמך תהית; וכן שם שם מה: אמכן חתית ואביכן אמרי. גם אוריה החתי היה מתושבי ירושלם (לקמן יא ט-ג) ואפשר שישיבתו בעיר קדמה לכבושה על ידי דוד. ועי' עוד 'דעת מקרא' ליהושע טו סג ובהערה 159 שם.
- 14 א. ולפי מדרש 'אור האפלה' (הובא ב'תורה שלכה' לר"מ כשר לבר' כא ל. סימן קכו), עמדו שם שבע כבשוח של ברול, זכר לברית שכרת אברהם ואבימלך מלך פלשתים (עי' שם).
- ב. ומצאנו בסביבת ירושלם מקום בשם העורס (יהושעית כג), שהוא כנויו של שבט. פלשתי קרבון (רב' ב כג; יהושעיג ג וראה ב'דעת מקרא' שם). ואפשר שיש גם קשר כלשהו בין השם 'כי נפתח', על גבול יהודה ובנימין, עם הנפתחים קרובי הפלשתים (בר' ייג), על כל פנים עובדה היא שהפלשתים עלו על דוד למלחמה מיד לאחר שכבש את ירושלם = יבוס. וראה עוד תוספות שאנץ בסוטה י ע"א החולק על פירושו של רש"י.
- (42) This condition can only be understood in light of the parallel verses in זברי הימים א' יא:1. There אוד says that whoever reaches the צינוד (at the gate of the city) first will be made head of the army. דוד was giving incentive to conquer the יבוסי.

- (43) The answer to this question is evident from the sources at 41 above. Another explanation can be that the 'Clip' soldiers hid behind the lame and blind and advanced thus before 'Tit's soldiers. Tit was bewildered. Should he attack these defenseless soldiers or continue to allow those behind them to advance? Tit attacked the lame and the blind and from then on, every time he saw a lame or blind man he was reminded of this unfortunate event. He thus preferred not to see them and not be reminded of it.
- (44) See the end of the previous footnote. דעת מקרא suggests that meant to include all יבוסים, even the lame and the blind.
- (45) There are a number of מאמרי חז"ל that point to ירושלים's special status already from the time of creation. According to אוייל, the world itself was created from ירושלים. See below, Tosefta, Yoma, chapter 2. Its special status was predicted by ירושלים the Torah obviously refers to ירושלים. See the opinions below why the תורה does not refer there specifically to ירושלים.

#### Tosefta Yoma 2:12

יב אכן '(°) היתה (פנ) [מימות הנביאים] הראשונים ושתייה היתה נקראת גבוהה מן הארץ ני אצבעות שמתהלה הית (פג) [עליה ארון] נתון משנימל הארון מעליה היו (פי) [מקמירין] קמורת שלפני ולפנים רבי יוםי אומר (') ממנה (פי) [נשתת] העולם שנאמר (מקלים נ) מציון מכלל יופי אלהים הופיע (פי):

#### Rambam

#### GUIDE FOR THE PERPLEXED

#### THE DIVINE COMMANDMENTS

#### CHAPTER XLV

For three practical reasons the name of the place is not distinctly stated in the Law, but indicated in the phrase "To the place which the Lord will choose" (Deut. xii. 11, etc.). First, if the nations had learnt that this place was to be the centre of the highest religious truths, they would occupy it, or fight about it most perseveringly. Secondly, those who were then in possession of it might destroy and ruin the place with all their might. Thirdly, and chiefly, every one of the twelve tribes would desire to have this place in its borders and under its control; this would lead to divisions and discord, such as were caused by the desire for the priesthood. Therefore it was commanded that the Temple should not be built before the election of a king who would order its erection, and thus remove the cause of discord. We have explained this in the Section on Judges (ch. xli.).

- (46) Remember the 1st list of איווי children at אימואל ב' ג:א-ה.
- (47) חירם take advantage of אור's kingship and his overture paid off. בית המקדש used חירם 's talents in building the בית המקדש. The however, who continued their fight with בני ישראל, were hardly heard from again after דור's time.
- (48) These comparisons can also be assigned for homework or a class exercise.
- (49) The trait at work here is stubbornness, in addition, of course to evil. עמלק and the 10 מרגלים stubbornly hold on to their opinions regarding God, the Jews and Israel, which is what the פלשתים are doing here.
- (50) See 'שמואל א' footnote 29.
- שאול was apparently crowned king after his father שאול was apparently crowned king after his father שאול died, and he ruled for 2 years (ש"ב ב:י). Assuming that this

- chapter takes place right after איש בשת's death, דוד ruled over all of Israel in חברון for 5 years.
- (52) Recall the travels of the ארון taken by the פלשתים in in at אבינדב The last stop was at the house of אבינדב at אבינדב. The next story involves עזא, גבעה son, עזא (also spelled שמואל א' See 'שמואל א' footnote #193).
- (53) איז s story is very difficult to teach. what did he do wrong?

  What should he have done? See the treatment of Nehama

  Leibowitz. Studies on the Parsha, Shmini, chapter 5 and Y.

  Yaacovson, הפטרת שמיני, חזון המקרא pp. 255-264.
- (54) Contrast the success the ארון brings עובד אדום here, with the havoc it wreaks at שמואל א' ה-ו See שמואל א' ה-ו notes 46-48.

command of "בכתף ישאו" was only relevant to the דור המדבר when the the ארון was carried very often, but not to subsequent generations.

- (56) אביהו generally viewed אביהו as dying the death of the righteous. A brief overview of the מדרשים on them brought down in מדרשים would lead to this conclusion. If so, the choice of this reading as the הפטורה of this reading as the פרשת שמיני of עואר generally viewed this conclusion. If so, the choice of this reading as the הפטורה of this reading as the פרשת שמיני also died the death of the righteous. Notice the various hints at מדב ואביהו in the name of עוא בן אבינדב and עואר are all quite similar.
- (57) See Rabbinic Reflections, Violation of Torah Law in the Books of Joshua, Judges and Samuel, chapter 15.

#### Chapter 15

#### Violation of Priestly Laws

#### Toran

#### Ex. 28: 2,6.40

Make sacral vestments for your brother, Aaron for dignity and adornment. They shall make the ephod of blue, purple and crimson yarns, and of fine twisted linen, worked into designs. And for Aaron's sons also you shall make tunics, and make sashes for them, and make turbans for them for dignity and adornment.

#### Prophets

#### A) I Sam. 2:18

Samuel was engaged in the service of the Lord as an attendant, ... girded with a liner echod.

#### B) <u>Ibid. 22:18</u>

And Doeg the Edomite went and struck down the priests himself; that day he killed eighty five men who wore the linen ephod.

#### C) <u>II Sam. 6:14</u>

David was girt with a linen ephod.

## Description of Violations

According to the Torah, the linen ephod was only worn by Aaron. the high priest, while Aaron's sons, ordinary priests, wore only four garments which did not include the ephod 1 . Yet Samuel and David wore the linen ephod. In addition, the text tolerates eighty five priests wearing the ephod at once. Surely there could be only one high priest at a given time!

## Rabbinic Resolution

## (A)(31) Targum Jonathan I Sam. 2:18

3 P37 ENEN FriNeI

Samuel was engaged in the service (190) not (N.Fis of the Lord, as an attendant girded with a tunic with sleeves of fine linen.

## (B)(32)<u>Taroum Jonathan I Sam 22:18</u>

Clei sknirk dkir stroki הוא בכהניא וקשל ביותא ההוא

And Doeg the Edomite went and struck down the priests himself, that day he killed eighty five men that day he killed eighty five men worthy of wearing the linen ephod.

(33)<u>J Sanhadrin 10:2 38a</u> ١٠٥٦ ١١٥٦ ١٥٥١

And Doeg the Edomite went and

<sup>1...</sup> See M. Yoma 7:5

1,691 (2011) 199 (19)

47. (2011) 199 (1)

199 (2011) 199 (1)

199 (2011) 199 (1)

199 (2011) 199 (1)

struck down the priests himself,
that day he killed eighty five
men who wore the linen ephod

(I Sam. 22:18). But this is not so<sup>2</sup>
for R. Hiyya taught, we didn't
chose two high priests to
minister at one time. Rather
this teaches that they were
all worthy of being high
priests.

## (C)(34) Tancum Jonathan II Sam. 6:14

gias (137) 1'04 2171

David was girt with a tunic with sleeves of fine linen 3.

## Analysis of Rappinic Resolution

§§ 31 and 34 indicate that Samuel and Davic never wore the linen ephod worn exclusively by the high priest. They instead wore a linen tunic which resembled the ephod. Thus the violation is denied. §§ 32 and 33 explain that the eighty five

<sup>2 .</sup> That eighty five priests can be wearing the linen ephod at the same time.

priests of Nob were worthy of being high priests, and relate this by saying that they were worthy of wearing the linen ephod. Since more than one high priest could not minister at the same time, this means that only one priest actually did wear the linen ephod, and thus the violation is denied  $^4$ .

<sup>4.</sup> Medieval commentators explain that these eighty five priests did indeed wear the linen ephod, as did Samuel and David. See Radak and Abravanel. I Sam 22:18. However a close comparison between 5 32 with 55 31 and 34 shows that according to rabbinic literature all the priests did not actually wear the 32 9/36 of the high priests. This is also the plain meaning of 5 33.

weering off of public opinion. (See 'שמואל אל footnote #98).

The reminds מיכל that she grew up in a home where her father would truly never do what און was doing. He'd be too concerned with and public opinion to dance in this manner. און teaches that before 'ה, no human, not even the king, ought to be concerned with מיכל that she is behaving like her father and this behavior is precisely why her father (or her brother) is not king. און does what he feels is right, regardless of public opinion. Moreover, און declares at v.22 that the people will honor ווא מולב for losing control before Hashem. See Rashi and Radak v.22, and also און און און הלכות לולב opinion.

יך מִצְנָה לְהַרְבּוֹת בְּשִּׁמְחָה זוֹ. וְלֹא הָיוּ עוֹשִׁין אוֹתָהּ עַמֵּי הָאָרֶץ וְכָל־מִי שֶּיִרְצָּה, אָלָּא גְדוֹלֵי חַכְמֵי יִשְׂרָאֵל וְרָאשֵׁי הַיְשִׁיבוֹת וְהַפַּנְהָדְרִין וְהַחְסִידִים וְהַזְּמֵנִים וְאַנְשֵׁי מַצְשֶׁה – הָם שֶׁהָיוּ מְרַקְדִים וּמְפַפְּקִים וּמְנַגְּנִים וּמְשַׁמְחִים בַּמְקְדָּשׁ בִּימִי חַג הַסְּכּוֹת: אֲבָל בָּל־הָעָם: הָאַנְשִׁים וְהַנְּשִׁים כְּלָּם בָּאִים לְרְאוֹת וְלְשְׁמֹעַ. טן הַשִּׁמְחָה שְׁיִשְּׁמֵח אָדָם בַּצְשִׁיֵת הַמְּצְנָה וּבְאַהַבַּת הָאַל שְׁצִּנָּה בָּקָן – צְבוֹדָה גְדוֹלָה הִיאִּג, וְכָל־הַמּוֹנַעַ עַצְּמוֹ מִשְּׁמְחָה וּלְּסִּר מְמָנוּ, שֶׁנָּאֲמֵר: תַּחַת אֲשֶׁר לֹא־עָבַדְּתָּ אֶת־הּי אֱלֹּהִיף בְּשִׁמְחָה וּבְטוּב לֵּבָב (ינרים כח, מו). וְכָל־הַמֵּגְסִיּא דַּצְּתוֹ וְחוֹלֵק כָּבוֹד לְעַצְמוֹ וּמְתְכַּבֵּד בְּעִינִיו בִּמְקוֹמוֹת אֵלוּ – חוֹטֵא וְשׁוֹטֶה. וְעֵל זֶה הִוְהִיר שְׁלֹמֹה וְאָמֵר: אַל־תִּתְהַדֵּר לְפְּגִי־מֶלֶּהְ וֹשְׁלֹמָה וְאָמֵר: אַל־תִּתְהַדֵּר לְפְגִי־מָלֶהְ הִוּא בַּבְּדוֹל הַמְכָבָּד הָעוֹבִר מַצְּמוֹ וּמְקַל גּוּפוֹ בִּמְקוֹמוֹת אֵלוּ – מּנִילִי כִּשֹּׁר: וּנְקַלֹּתִי עוֹד מְזֹאת וְהָיִיתִי שָׁפָל בְּצִינִי (שמיאל־נ וּ כִּבּן זִּעְלָא לִשְׁמֹם לִפְנִי ה׳, שֶׁנָּאֲמֵר: וְהַכֶּלְהְיִבִּי וְמִבְּלְּתִי עוֹד מְזֹאת וְהָיִיתִי שָׁפָל בְּצִינִי (שמיאל־נ וּ בּבּלְרָבִי וְבִּלְּתָּי וְבִּלְּתְּי עוֹד מְזֹאת וְהָיִיתִי שָׁפָל בְּצִינִי (שמיאל־נ וּ בּבּלְרְבִּר לִפְנִי ה׳ וְבוֹן לִּבְיִר הִי וְבִּלְּתְי עוֹד מְזֹאת וְהָיִיתִי שְׁפָּל בְּנִינִי (שִׁמִאל־נ וְבְּלִּתְי בִּיְנִי הִבְּנִי הִי וְנִוֹן לִבְנִי הֹי, שֶׁנָּאֲמֵר: וֹהַבֶּלְרָה וְהַבָּבוֹר לִפְנִי ה׳ וְבִּלְּתְי מִוֹן הִיּנְלְיִי מִנִּי הִי וְבִּיֹר לִפְנִי הֹי וְבוֹי מִבְבֵּיה הֹי וְבִּי לְפְנִי הִי וְנִוֹי מִבְּיִר לִפְנִי הִי וְבִּי הִי וְנִוֹי מִבּיוֹ הִי וְבִּיֹי הִי וְבִּי לִבְּיִי הִי וְבִּי הִי וְנִוֹי מִבְּיִי הִי וְנִוֹי הִי וְנוֹי מִים.

- (60) Footnote 55 above refers to the פירוש of רש"י to דברי הימים to דברי הימים.

  Most scholarly opinions consider that this commentary is not

  רש"י, and they cite the following reasons:
  - (1) דברי הימים says in his introduction to דברי הימים that up to his day, no commentary to דברי הימים exists and for that reason he is writing one himself. One would think that

108

if someone as famous as רש"י had written one, someone else as famous as רד"ק would know about it! Actually the in מסכת יומא דף ט. in בעלי תוספות make reference to a commentary to דברי הימים written by רב סעדיה גאון apparently also was not familiar with.

- (2) דברי הימים to דברי הימים often contradicts, and sometimes vehemently with similar comments made in parallel פסוקים in שמואל and מלכים.
- (3) רש"י! Nowhere else in his commentary does רש"י cite himself.

These and other reasons point to the direction that 'ספר איוב did not comment on ספר איוב also did not finish ספר איוב מקראות גדולות most texts of איוב פרק מ' most texts of מקראות גדולות read עד כאן לשון רש"י מכאן ואילך אינו לשון רש"י who actually wrote these commentaries is a very complicated issue and beyond our scope here.

(61) There are 3 verses in ספר דברים where the formula precedes a nimber. In the order that חוֹי"ל give to their observance, the first is the appointment of a king, דברים יוֹ:יד, and the second is the destruction of דברים כה:יט, עמלק. These two were already commanded and observed to various extents. The third

is the building of the בית המקדש, at, בית המקדש. Now that בית has reached this stage, he is ready to build the בית has reached this stage, he is ready to build the בית המקדש. This is not the first time, though that we have reached this formula in נביאים. A similar verse appears at יהושע כא:מ and להושע כא:מ we must conclude that יהושע כג:א didn't destroy and build the בית המקדש because he was too old as the second verse indicates. Also, perhaps for these purposes he did not have a דין of a מלך and as cited above, the appointment of a king is a necessary pre-requisite for the destruction of בית המקדש and the building of the עמלק. Of the following source. San 20b.

הניא רבי יוסי אומר "שלש מצות נצטוו ישראל בכניסתן לארץ להעמיד להם מלך ולהברית זרעו של עמלק ולבנות להם בית הבחירה ואיני יודע איזה מהן תחילה כשהוא אומר "כי יד על כס יה מלחמה לה' בעמלק הוי אומר "להעמיד להם מלך תחילה ואין כסא אלא מלך שנאמר "וישב שלמה על כסא ה' למלך ועדיין איני יודע אם לבנות להם בית הבחירה תחלה או להברית זרעו של עמלק תחלה כשהוא אומר "והניח לכם מכל אויביכם וגו' והיה המקום אשר יבחר ה' וגו' הוי אומר "להברית זרעו של עמלק תחלה וגו' והיה המקום אשר יבחר ה' וגו' הוי אומר "להברית וה' הניח לו מסביב וכתיב "ויאמר המלך אל נתן הנביא ראה נא אנבי יושב בבית ארזים וכתיב "ויאמר המלך אל נתן הנביא ראה נא אנבי יושב בבית ארזים

It has been taught: R. Jose 12 said: Three commandments were given to Israel when they entered the land; [i] to appoint a king; [ii] to cut off the seed of Amalek; [iii] and to build themselves the chosen house [i.e. the Temple] and I do not know which of them has priority. But, when it is said: The hand upon the throne of the Lord, the Lord will have war with Amalck from generation to generation, 13 we must infer that they had first to set up a king, for 'throne' implies a king, as it is written, Then Solomon sut on the throne of the Lord as king. 4 Yet I still do not know which [of the other two] comes first, the building of the chosen Temple or the cutting off of the seed of Amalek. Hence, when it is written, And when He giveth you rest from all your enemies round about etc., and then [Scripture proceeds]. Then it shall come to pass that the place which the Lord your God shall choose,15 it is to be inferred that the extermination of Amalek is first. And so it is written of David, And it came to pass when the king dwelt in his house, and the Lord had given him rest from his enemies round about, and the passage continues; that the king said unto Nathan the Prophet: See now, I dwell in a house of cedars etc. 16

(62) By contrasting his own בית with the משכן which stands within a curtain, דוד indicates a desires to build Hashem a house.

The command to seek out a place for Hashem's dwelling, whether at מברים יב:ה or "ועשו לי מקדש ושכנתי בתוכם", שמות כה:ח,

"לשכנו תדרשו ובאת שמה" refers to finding a place, but not necessarily a house. "יעקב's declaration at בראשית כח:כב is an indication of the pursuit of finding specifically a house for Hashem. See Rashi ישעיהו ב:ג'

(ג) אל בית אלהי ועקב. לפי שהוא קרא' בית אל לפיכך וקרא על שתו אבל אברסם קראו פהר ה' יראה וצחק קראו שדה לשוח

- (63) It would appear that (II) is permitting 717 to do as he pleases. The next day, he will have to excuse the mistaken impression he may have given 717. 717 reacts to the disappointment graciously as the chapter continues to tell.
- (64) Hashem's reaction indicates that this is long overdue. See below, end of chapter 24.
- (65) That son is not named here. However, in אי כב:ט the name שלמה is mentioned.
- (66) TIT already has a number of older sons as was mentioned earlier in '2. Some of these older sons will later vie for the kingdom. TIT knew already that none of them would rule.
- (67) See דורי הימים א' כב:ז-י. The refusal of א' כב:ז-י is based on the blood he spilled and the wars he fought. שלמה mentions only the latter at מלכים א' ה:יז.
  - וַיָּאמֶר דָּוֶיד לִשְּׁלֹמֶה בנוֹ אֲנִי הָיָה עִם־
  - לְבָבִּי לִבְנִות בַּיָת לְשֵׁם יהוָה אֱלֹהֵי: וַיְהָי עָלַיְ דְבַר־יהוֹה רְבָּבִי לֹאַתְּי בְּרֹיהוֹה רֹאַמֹי דִבְּרִיהוֹה רֹאַמִי דִּבְּרִיהוֹה לֹאַתְּי דִּם לֹאַמִּי דִּם לֹאַתְּבְנָה
  - בַּיִתֹ לִשְּׁמִּי בֵּי דָּמֵים רַבִּּים שָׁפַּכְתְ אֵרְצָה לְּפָנֵי: הִנֵּה־בֵּן בּ נוּלֶד לֶךְ הָוֹא יַהְיָה אֵיש מְנוּחָה וַהַנִּחְוֹתִי לִּוֹ מִבָּל־אִוּיְבֵיו מִסְבֵּיב כִּי שְׁלְמֹה יְהִיָה שְׁמֵּו וְשָׁלִים וְשֵּׁכֶּט אָתַן עַל־יִשְׁרָאֵל בְיָמֵיו: הְוֹא־יִבְנָה בַּיִתֹ לִשְׁמִי וְהוֹא יֵהְיָה־לֵי לְבֵּן וַאֲנִי־ לְוֹ לְאֶב וַהֲבִּינוֹתִי כִּפֵּא מַלְכוֹתוֹ עַל־יִשְׁרָאֵל עַד־עוֹלֶם:

is not jealous at all over the fact that שלמה will build the שלמה. A father sees his son's success as a part of his own. The same can be said about a teacher and a student. See Sanhedrin 105 b.

בכל ארם מתקנא חוץ מבנו ותלמידו בנו משלמה ותלמידו איבעית אימא "ויהי נא פי שנים ברותך אלי ואיבעית אימא "ויסמוך את ידיו עליו ויצודו

Of everyone a man is jealous, except his son and disciple. His son—this is deduced from Solomon. His disciple — [is deduced] if you like, say, from Let a double quantity of thy spirit be upon me; or if you like, say, from And he laid his hands upon him, and gave him a charge.

מדרש Abarbanel poses this question: In light of the following מדרש cited in Yalkut Shimoni, חלק ב' רמז קמ"ה, it is hard to understand what דוד did wrong. Nonetheless, since the בית itself must be built without the tools of war

(שמות כ:כב), a warrior must not be the one to build it.

- the warrior prepared for his son's peaceful reign, for peace would be his very name, שלמה.
- (70) Our greatest leaders were the most modest men

  (cf ג:ג). דוד was indeed a man of great מגילת אסתר as is

  evident at the end of מגילת אסתר. Also his father was well

  known as is indicated at אי יז:יב. See also דוד's

  modesty at אי יח:יח; כג
- (71) Rambam allows only for the king to sit in עזרה,

  דרשה A הלכות מלכים ב:ד

  appears on this regard from ילקוט שמעוני cited רבי עקיבא

  that "וישב" means to be of calm mind. See a similar דרש on this regard at א: ג:ג 26 and 27.
- (72) דברי הימים א' כב: ל-י.

(73) אוד had long ago distinguished himself as a great warrior as the last chapter made clear. אוד's vast successes continue and mount until chapter 11, when he himself arranges for a lost battle. Rashi connects the topics of chapter 7 and 8 in the following commentary אייח:א This ended a long period of history of war between the פלשתים and מלכים אי ה:א Based on evidence from אייה:א it would seem that the פלשתים were overrun by אוד and never considered a threat again. Even though אונים. ישראל still rules (see מלכים ב:לט) he is apparently subservient to

ידן (א) ויהי אחרי בן ויך דידר. אתר שאתר דוד לבטת בית ואתר לו הקב"ה לא תבנה אתה אתר דוד הואיל ואין שלי לבטת הבית אלא בני עתה אכינה ואסדר לו הכל לבשיבא בני לכטת הבית אלא בני עתה אכינה ואסדר לו הכל לבשיבא בני לכטת הבית שיהא לו הכל מזומן ועתה תנים הכל והולך ומספר היאך וימן לו הכנין שלחם עם אויביז והקדיש שללם לבטין הבית וכן דרך הפ' לדבר ודוגמא באליהו וכאלישו מאחר שאתר ויהי לא פי שנים ברוחך אלי (מ"ב)

- It would appear to be some kind of sceptre. Rashi says it refers to the capital of the Philistine kingdom, את, and his point appears to be based on the parallel אונה איירוא וו פטוק.
- The simple reading indicates that דוד lined up

  Moavite prisoners of war and killed 2 of every 3.

  bad also fought the Moavites (שמואלאיי, ד:מו) and

  Moav had subjugated the Israelites as well

and זייל (תהלים פג: יב-יג) and that אוייל and that מארים אוייל מענים אוייל and that מעפחקוח was avenging the murder of his family at the hands of the Moavites. See שמואל אי footnote #188 whose source is repeated here. Moav remained subdued to Israel for many years as מלכים בינ: indicates.

שבשעה שברח דוד מפני שאול הוליך אביו ואמי אל מלך מואב כי היה ירא מפני שאול (ו) והיה בומח בהם לפי שהיה מרות המואביה הה"ד (פמולל לוכ) וילך דוד משם מצפה מואב ויאמר אל מלך מואב יצא נא אבי ואמי אתכם עד אשר אדע מה יעשה לי אלהים ואומר (cc) זינחם את פני מלך מואב וישבו עמו כל ימי היות דוד במצודה ולכך קראו סיר מה הבשר מחעכל בסיר כך נתעכלו שם "שהרגם מלך מואב ולא נמלם מהם אלא את אחד לדוד שברת אצל נהש מדך בני עמון ושלה מלך מואב אתריו ולא רצה ליתנו והוא החסד שעשה נחש עם דוד ולפיבך נדברה עם המואבים הה"ד (cc) (מ) ויך את מואב וימדדם בחבל השבב אותם ארצה וימדד שני חבלים להמית ומלא החבל להתיות ותחי מואכ לדוד לעברים נושאי מנהה:

(דברים (זינטיז). Some say this was to prevent a return to Egypt and some point to the lack of faith in Hashem in building too great an array of horses and chariots. See תהלים לגיטו-יח and תהלים כי הושע הושע הושע הושע . See also יהושע . ספר החנוך מצוה תצט אבל . ישעיה לי א-יח had already acted in a like manner (יהושע יא: ויט) and Chazal in the following sources (עבודה זרה יגי:) , (ירושלמי סנהדרין ביו) deal with the reasons.

תצט. שָׁלֹּא יַרְבֶּה הַמֶּלֶּךְ סוּסִים שלא יַרְבָּה לוֹ הַפֶּלֶךְ שֶׁיִמְלֹךְ פְלֵינוּ—סוּסִים זוּלְתִי הַצְּרִיכִים לְמֶרְכַּבְתוֹ וּמֶרְבָּבָת פָּרְשִׁיו, וּכְמוֹ שָּבָתוֹב בָלֹא־יַרְבֶּה־לוֹ סוֹסִים־: וְפְנְיֵן הַמִּצְוָה: קלא יָהְיוּ לוֹ סוֹסִים שֶּיָרוּצוּ לְפְנָיו – לְכְבוֹד בְּצְלְמָא: וַאֲפָלוּ עַל סוּס אָחָד בְּמֵלֹּ - יִהְיֶה עוֹבֵר על זָהוּ וָאָמְנָם אָם יִהְיוּ לוֹ סוֹסִים בְּאָצְטַבְלָאוֹת (בּ נְאַרְוֹת) שָׁלוֹ מוּכָנִים לַמְלְחָמָה וּפְּצְמִים בּי שִוּרְכְּבוֹ עֲלֵיהֶם פָּרְשָּׁיוֹ -- אֵין זָה בִּּכְלְל־לְאוֹ זָה פְּלְלַ, שָׁאֵין פָקַר הָפָנְיָן אָלָא על הַצַּר שָאָמַרְנוּ: שָלא יַנְהָיג לְפָנִיו תִמִיד סוּסִים בְּטֵלִים-לְמַצֵּלְה וּלְכָבוֹר. אַבָּל יִהְיֶה לוֹ בְּהֵמָה אַחַת לְבָד לְמֶּרְכֵּבְתּוֹוּ וֹּכְבָר אָמַר הַבָּתוֹב בְּטַעֶם מִצְוָה זוֹ. שֶׁהָיא לְבַל ַ, שִׁיב אֶת הָצָם מִצְרַיִמָה לְמַצֵּן הַרְבּוֹת סוֹס וְגוֹמֵר״, כְּלוֹמַר: שֶׁלֹא יִשְׁלַח לְמִצְרַיִם מֵעֵמוֹ שִּיּקְבְּעוּ דִירְתָם בְּמִצְרַיִם לְגַדֵּל לוֹ שָם סוּסִים, שָאַין הָאָפוּר בק (ב אֶלָא) בּקְבִיעות דִירָה שָם: וּכְמוֹ שֶּדְּרְשוֹּ זַכְרוֹנְם לָבְּרָכָה (ירושלמי סנהררין פ״י ה״ח): לִישִּיכָה אַי אַתָּה חוֹנַר. אֲבָל אַתָּה חוֹנַר לִפְּדֵקְמַטְיָא, וְגַם שָלֹא יָרוֹם לְכָבוֹ בְּהַרְבּוֹת לוֹ סוֹסִים וְכֶסֶף וְזָהָב, בּי הַפּוּסִים לְרֹב יָפְיָם וְקַלּוּתָם, יִתְגָאוּ בָהֶם אֲדוֹנֵיהֶם. דִינֵי הַמִּצְוָה.דְּפֶּרֶק שֵׁנִי כְּ,פַּוְהֶרְרִין" (הל׳ מלכים פיג). וְנוֹהָג אָפּור זָה, בּוְמֵן שָאֶרֶץ־יִשְּרָאֵל בְּיִשׁוּבָה, שַּיָּהְיָה לָנוּ מֶלֶבְּיּ וְזֹאת מִן הַמִּצְוֹת שָהַן צַל הַבֶּלֶךְ לְבָרוּ וּמֶלֶךְ הַעוֹבֶר עַל זַה וְהוֹסִיף אַפְּלוּ סוס אָחָד פָּנוּי לִהְיוֹת רָץ לְפָנָיו כְּדֶרָךְ שֶׁשְׁאָר בּלְכֵי אָמּוֹת הָעוֹלֶם עוֹשִׁים – חַיָּב בּלְקוּת.

התכה ן לא ירבה ז לו נשים אלא שמנה עשרה "ר' ירודה אומר מרבה הוא לו ובלכר שלא ידו מסירות את לכו ר' שמעון אומר אפילו אתת והוא מסידה את לכו ררי זה לא ישאנה אם כן למה נאמר "ולא ידבה לו נשים ראפילו. באביניל "ולא נידבה לו מוסים אלא כדי מרכבתו ג וכסף וזהב לא ירבה לו אלא כרי שיתן אפסנייא ז וכותב לו מפר תורה לשמו יוצא למלחמה והוא עמו נכנם והוא עמו יושב ברין והוא אצלו מיסב והוא כנגדו שנאמר "והיתה עמו וקרא בו כל ימי חייו "אין ז רוכבין על סוסו ואין יושבין על כסאו ואין משתמשין בשרכיטו ואין רואין אותו ערום ולא כשרוא ו מסתפר ולא בבית המרחין שנאמר "שום תשים עליך מלך "שתהא אימתו עליך: [בן" רב כרגא על שם "הששי יתרעם לעגלה ומה כתיב תמן "ואם מעט ואמיפה לך ברנה וכרנה: לא ירבה לו סומים אלא כרי מרכברו על שם "ועקר דוד את כל הרבב ונו"

It must be stressed that this was not considered a violation of צער בעלי חיים, itself considered a Torah law. (ספר החנוך מצוה פי, בבא מציעא לייב). See the commentaries of רלבייג and רלבייג.

# פ. מְצְוַת פַרוּק מֵשְׂא

לְּהָסִיר הַמֵּשֶּׁא מִעּל הַבְּהֵמְה שֶׁיָגְעָּה לְמִשְּׁאָה בְּּבֶּבְּהְ בְּמִשְּׁאָה בְּּבָּבְּהְ בְּמִשְּׁאָה בְּּבָּבְּהְ שְׁנָאָרְ וְגוֹמְרֹ׳. בַּּיִרְתְרְאה חְמוֹר שׁנָאְךְ וְגוֹמְרֹ׳. הַשְּׁוֹנֵא זָה, פֵּרוֹשוֹ יִשְּׁרָאֵל. וְאַף־עּל־פִּי שֶּבְּתוֹב בֹּארתִשְּׁנָא אָתראָחִיף בִּּלְּבָבְּךְ (ויִקרא יש יו), דְּהַיְנוּ יִשְּׁרָאֵל, אָמְרוּ חֲבָמִים (פּסחים קיג ב) שְּעּנְין זָה הוא כְּגוֹן שֶׁרָאָהוּ עוֹבֵר צְבַרָה בְּיָחִיד וְהִתְּרָה בּוֹ וְלֹא חָזַר, שֶּנָה כְּתְר דְּשְׁנֹאתוֹ. וֹמֵה שְׁצְּמִר בּוֹ וְלֹא חָזַר. שְׁנָה בְּחֹנְה, שְׁהַחֹמוֹר. אַלָּא כָל בְּהַמָה, אּלְא שְּׁדְבֵּר הַבְּתוֹב בָּהוֹנָה, שְׁהַחְמוֹר. אָלָא כָל בְּהַמָּה, אּלְא שְּׁדְבֵּר הַבְּתוֹב בְּהוֹנְה, שְּהַחְמוֹר: פְּוֹבְהוֹ, מִלְשוֹן (נִצְּוֹבו בְּוֹיִי וֹנְמִוֹב בְּמוֹי, בְּלוֹמֵר: פְּוְבָהוֹ, מִלְשוֹן (נִצְּוֹבו נִיִּנִוֹב בְּמוֹי, בְּלוֹמֵר: פְּוְבָהוֹ, מִלְשוֹן וְנִבּוֹב יִיִּים (מִמִּי ג ח) שָׁהוּא לְשוֹן חִנָּס.

מְשֶּׁרְשֵׁי הַמּצְנָה, לְלַמֵּר נִפְשֵׁנוּ לְמַדֵּת נַּוֹסְמְּלָה, שְׁהִיא מְדָּה מְשְׁבַּחָת, וְאֵין צְרִיךְ לוֹמֵר שְׁחוֹבָה עְּלִינוּ לְחֲמֹל עֵּל הָאִישׁ הַמִּצְטַעֵּר בְּגוּפוּ, אָלְא צְּפְלוּ הַמְצְטַעֵּר בְּאַכְרַת מְמוֹנוֹ, מְצְוָה צְּלִינוּ לְחֲמֹל עָלִי וּלְהַצִּילוֹ.

דיני הַפּּצְוָה, כְּגוֹן אָם הַבְּהַקְה שֶל גוֹי וּמַשֹּאוֹי שֶׁל יִשְּׂרָאֵל אוֹ בְהַפְּוְּ, וְדִין הַפּוֹגַעַ בְּאוֹהֲבוֹ יַשְּרָאַל וּבְשּוֹנְאוֹ, שֶּמִצְוָה בַשּוֹנַא לְכֹף הַיֵּצֶר. וַאָפָלוּ "אוֹהַב״ לְפְרֹק וַ שוֹנַא״ לְטְעֹן. וְשוֹנַא זָה אָינוֹ כַשּוֹנֵא שֶוְכַרְנוּ מַחַפַּת צְבַרָה אָלָא שָאֵין לְבּוֹ שַׁלֶם צָמוֹ. וּפַרוּשׁ בְּנִי־תַרְאָה״ מֵאֵיסְתֵי הוּא הַחִיוּב. שְּצֵרוּ הַכְמִים שָהוּא אֶחָד מִשְׁרְצָה וּמֶחֲצָה בְמִיל וְוָהוּ רִיס. אֲכָל רָחוֹק מְזָה הַשְּׁעוֹר. אֵין סיָב לְהַטּוֹת הַדֶּרֶךְ אָלְיוֹ. וְהָעוֹשָה לְפְנִים סְן הַשוּרָה. תָּבוֹא פָּלְיו בְּרָכָה. וְדִין וְקַן אוֹ נִכְבָּר וְאֵינָה לְפִי כְבוֹדוֹ שְהַכֹּל נְדּוֹן לְפִי מָה שְּיְהַא עוֹשָה בְשֶׁלוֹ, וְדִין פְּרִיקָה בְחָנָם וֹסְצִינָה בְשְּׁכְר. וְשֶׁמְדַדֶּה פָמוֹ צֵד פַּרְסָה. וְנוֹטֵל שָּׁכְר צֵל הַלְּוָיָה. כְּמוֹ שְמְבֹאָר הַכֹּל בְּפֶרֶק שַנִי סְמְצִיצָא [חיה סיי פר]. וְנוֹהֶגֶת בְּכָל־מְקוֹם וּכְכָל־וְמֵן בְּוְכָרִים וּנְקֵבוֹת. וָהָעוֹבֵר פְּלֶיהָ, בִּטֵּל עֲשֵׂה וֹמַרְאָה רְעַצְמוֹ סְדַּת הָאַכְזְרִיות שָהִיא מִדָּה מְכֹפֶּרָת. וְכָל שָאֵינוֹ מְרַחֵם. אַין כְרָחַמִין דְּלָיו מְן הַשְּׁמֵיִם, שָאַין רָאוּי גוּפוֹ לְקַבַּל **הָרַחֲמְנוּת**.

- This follows the adage that the enemy of my enemy is my friend. See שמואל אי footnote #175 and #234.
- (78) We know from שמואל איפרקטייו that the booty of עמלק is prohibited. See שמואל אי footnote #116. see also footnote #237 and #256. The answer given at #237 can be used here as well.
- There is an apparent reference to this war in ספר only there the casualties at גיא מלך numbered not 18,000 but 12,000! The בראשית רבה in מדרש indicates that these were 2 different wars. Note also, that in our מסוק the casualties are from ארם, while in they are from מדום they are from תהלים ט:ב. מהלים ט:ב.

עד הגל הזה זנו'. לרעה אין אתה עובר אכל אתח עובר עלי בפרקמטיא. כשעה ששלח דוד את יואב לארם יהרים ולארם צובה פגע באדומיים בקש לזנבן הרציאו לו אפיסטולי שלהם (זכריס כ) רב לכם סוב את ההר זנו'. פגע במואביים בקש לזנבן והוציאו לו אפיסטולי שלהן (שס) אל תצר את מואב ואל תתנר בם מלחמה. באותה שעה שלח יואב אצל דוד א"ל פגעתי באדומיין ובקשתי לזנבן חוציאו לי אפיסטולי שלהם רב לכם. במואביין והוציאו לי אפיסטולי שלהן אל תצר את מואב. באותה שעה לא נהג דור כבוד מרכית בעצמו. אלא עמד והעביר פיפורין מעליו ועמרה מעל ראשו ונתעטף במליתו והלך לו אצל סנהדרין. א"ל רבותי לא באתי לכאן אלא ללמד. אם נותנים אתם לי רשות אני מלסד. שלהתי את יואב לארם נהרים ולארם צובת ופגע באדומיים והוציאו לו אפיסטולי שלהן רב לכם. והלא הם פרצו את הגדר תהלה (פוסיסיס ג) ויאסף אליו את בני עמון. פגע במואביים ובקש לזנבן והוציאו לו אפיסטולי שלהן אל תצר את מואב והלא הם פרצו הגדר תהלה (פוסיס מל וואסף אליו את בני עמון. פגע במואביים ובקש לזנבן והוציאו לו אפיסטולי שלהן אל ארה לי. הת"ד (מסליס מ) מכתם. כמה אגרות כתב. ר' אייבו אמר שתים בתב אחד לאדומיים ואחד למואביים. ר' חנינא אמר אינרת אחד כתב הה"ד (כס ס) וישב יואב ונו'. חזר ולמר אלהים. מכתם לדוד ללמד. מכות ותמות . (כס) בהצותו את ארם נהרים ויך את אדום בניא של י"ב אלף ואחת של י"ח אלף וכתוב אחד אומר י"ב אלף ואחת של י"ח אלף וכתוב אחד אומר י"ב אלף ואחת של י"ח אלף וכתוב אחד אומר י"ב אלף ואחת של י"ח אלף:

Then he met the Moabites and wished to attack them, whereupon they too produced their pillars: Be not at enmity with Moab (ib. 9). He [Joab] sent David a full account of all this. Thereupon David, disregarding his royal dignity, arose, doffed his imperial robes and his crown, wrapped himself in his cloak, and repaired to the Sanhedrin. 'My masters,' said he, 'I have come merely to learn, but if you permit me, I will teach [I will state my views].' Thereupon he related the report which Joab had sent. 'But,' [he urged], 'did they not violate the treaty first, as it says, And he gathered unto him the children of Ammon and Amalek, and he went and smote Israel (Judg. III, 13)2; also, And he [Balak, king of Moab] sent messengers to Balaam—come now therefore, I pray thee, curse me this people' (Deut. XXII, 5 f.)? How many dispatches did he write? R. Aibu said: He wrote two, one concerning the Edomites and one concerning the Moabites. R. Hanina said: He wrote one, as it is written, And Joab returned, and smote of Edom, etc. (Ps. LX, 2), which means, he consulted repeatedly concerning the Edomites and the Moabites.4 Thus it says, For the Leader; upon Shushan Eduth, which means, to the 'edah (assembly) which speaks with the language of God. 5 Michtam of David, to teach (ib. 1): David displayed humility and integrity; When he strove with Aram-naharaim, etc. (ib. 2). One verse states eighteen thousand,7 while the present verse states twelve thousand?-There were in fact two battles.

221 877 דור בושרון יעבר על אַנגר סהַרוֹחָא וַאָניתַ עם אַרם דִי עַרָּ פָּרָת וִעם אַרם די עם צובא ומן בְּתַר כַּן תָב יוֹאָב ומחָא יַת ארומאי במישור מֹלֶטְא ולְפַבֵּו נִזן חֵולֵיתון בוֹד הַבּלַנֹנּא הַקפָהָא עָלָּגא הַקוף אַרָעָא דְיִשְׂרָאֵלֹּ וַעֲוַעְהָא וֹפְרֵקְהָא יָתָהּ אַםּיּ רונוא תוב ביקרה לנא: ד אַרְגִישְׁתָא

בניא כלת שנים עשר אלף. וכמשר שניאל אימר שמנה עשר אלף ומרכיי חימים אימר הכה את ארום בניא המלה שמנת עשר אלף. נראה שמלחמת אדום היותה בשהיחה מלחמת ארם כי כן כלים מרצות: את ארם מרכים וישב ויאב וייך את אוום ומארם ומארום נפלו שמעה עשר אלף ואמר במפר שכואל ארם ורצה לוכך ואשר עכתם והם אדים וכאנירו ברברי הימי' אכישי עשה הכלהמת החילה והכה כהם שמנה עשר אלם ובות הס" עשה הסדתמת החילה והכה כהם שמנה עשר אלה ובות המ' אמר יואב ואכר שנים עשר אלף אבישי עשה המלחמת החלח והכה כהם ששה אלם' ואח"ם יואב הכה כהם יוב אלף ודש וישב יואב כלומר שב אחר כן יואב אחר אבישי וופי שחית אבישי החילה המלחמה וכך כל יוח אלף על שמו ובםי שמואל זכר המלחמה כשם רור כי הוא הציקר! (נ) אלחים, שהולך הררעור מלך ציבא ולקח מארץ ישראל הממוך לפתר לפיכך אמר ונחתני מרצהנו שפרץ מלך ארם בארצנו ואין זה אלא שאתה ונחתנו אנפת כנו ואתה חשובב לנו תשוב איננו ברחיור יו"ץ אממה כאו צונו מנות הרבש המוכח בלכם המה הכרבות ביום הרבש ברחביך: "ד) פצבת. הוא ענין פתיחת ובקית' ובעת הרגש תפתח הארץ ותבקע. ורימה ככים הערים מארץ ישראל כאלר רגשה הארץ ונכקלה אחת הוא שפצפת ואתה תרפה שכריה:

ריש"ר ארם ינהני כלה מלך מואכ ועוד כושן רשעתים (שופעים ג) ארמי היה: (ב) וישב יואב ויך את ארום ונוי. שמונה עשר אלף הבחוכים (ש"א כ' ה' וכדכרי הימים א' י"ח) הרנ אכיבי פעם ראשונה ששת אלפים ויואב שנים עשר אלף כששב מהכוח את ארם. בהצותו . בנוו (במדבר כ"ו) בהליחם על ה' שנלהם בהם על שעורו לבני שמון: (נ) ונחתנו פרצתנו. כשנפלה אדום בידו לפה ברוה"ק שעתידים למשיל בישראל ולנויר בישראל נורות רעות שמד וביקש רחמים על שעבוד הגלות הרבה לרות סכלנו בימי השישטים מאויבינו סכיב : אגפת . קלפת עלינו מעחה תשובב רלינך עלינו: (ר) הרעשתה. ארלנו בכמה גייסות: פצמתה. שכרת אותה. וראיתי כדכרי דוגש שהוא ל' ערכי אכל לא פירש אותי. וכיסידו של ר' משה הדרשן פירשו ל' קריעה וראיה הכיא לדבר וקרע לו חלוני (ירמיה כ"ה) מחורנם ופלים. אך אני אומר ופליי

תרנום

וואב תְרֵיםֶר

אַלְפִין: נ אמָר

אֱלָּהָא

שתרנם יונחן ל' חקון חלין הוא ככל הפחחים שיש להם פלימין: רפה שבריה כי כשה. לשין רפואה ואף על

(80) See the various commentaries of דעת מקרא below.

מַנְכִּיר — לא נִתְּבֶּרַר לְנְסֵרֵי טִיכָּה שֶׁל מְשְׁרָה זוֹ. יוֹנְחֻן
תַּרְבַּם: 'סְמָנָא עֵל דּוּכְרָנָיָא', כְּלוֹמֵר: סְסָנָה עֵל הַנִּיְרוֹנוֹת
(רדיק), וּלְפִי זָה הָיָה כְּסָנָה עֵל בְּתִיכָת הַמְאֹרְעוֹת
הַעָּקְרִיִּים לְוֹפְרוֹן כּיִפַפָּר דְּבָרֵי וַיָּטִים אֲשֶׁר לַשְּלֶּךְ' (כֵּיא יד
הַעָּקְרִיִים לְוֹפְרוֹן כּיִפַפָּר דְּבָרֵי וַיָּטִים אֲשֶׁר לַשְּלֶּךְ' (כֵּיא יד
הַיָּסִים (אס ו א). וְדש"י פֵּרַשׁ: 'מְוֹפִיר אֵינֶה דִין בָּא לְסָנְיוֹ
רְאשׁוֹן, לְפְסִקוֹ רְאשוֹן, מַעִּין הָאָמוֹר בִּישִׁעָה סב וּ:
הַפְּבָּרְתִי שְׁמִרִים ... הַמִּוֹבְּרִים אֶת־ה'. וּמְסְהַבְּר שֶּהַפְּקִיד
הַמָּוֹבִיר הָיָה חַשׁוֹב, הָבְּתוֹנִ מוֹנָהוּ בָּאן שְׁנִיִי

- אורן had 4 sons and two of them, אביהו and אביהו, died childless (במדברג:ד). במדברג:ד) was descended from the house of אהרן son, (דברי הימים אי ה:לד), אלעזר, אלעזר, מדרי הימים אי ה:לד), and לברי הימים אי ה:לד) אלעזר, אלעזר מחרי לפכים אחימלך, and descended from the house of אחימלך. This man, אחימלך, is the son of the sole survivor of שמואל אי פרק כייב וו נב purge of שאול spurge of דוד himself still served אביתר אביתר (פסוק כי bowever, שייב פרק טייז himself still served מלכים אי א:ז ; כה מו מלכים אי א:ז ; כה מו מלכים אי א:ז ווא שלמה עלי אי שלמה the house of אביתר מו מלכים אי א: או שלמה שלמה שלמה אם he was banished by שלמה שלמה עלי ווא בי בר-כו).
- This description is only found in תנ"ך in the days of This. Here, as well as later in שמואל בי טו יח, כ :ז, כ :כנ . It is also mentioned at מלכים אי א :לח; א :מד הימים אי . Trom the context it would appear that the כרתי

אורים ותומים has something to do with fighting, as Targum Yonatan renders, קשתיא וקלעיא, meaning archers and slingers. Most English translations render the verse in this way. See also ברכות ד. where this refers to the אורים ותומים.

ס"ח ולמה נקרח שמס מונים שמחינים מח דבריה'חומים שמשלימים ממשלימים חת דבניהם

בניהו בן יהוידע זה סנהדרין ואכיתר אלן אוריי ותומיי יוכן הוא אומר "ובניהו בן יהוידע על הכרתי ועל הפלתי ולמה נקרא שמם כרתי ופלתי כרתי שכורתים דבריהם פלתי שמופלאים בדבריהם

- We know from the story of דברי הימים בי כו:טז-יט at עוזיה that it is an abomination for a non- to serve as a אסור. We know from the תורה that it is אסור (במדבר יח:ז) אסור that it is אסור (במדבר יח:ז).

  If so, how could דוד, from שבט יהודה appoint his sons as מהנים Targum Yonatan and נדרים סב: to mean leaders or תלמידי חכמים.
- See the following source from סנהדרין ו: which explains how אור could achieve משפט and צדקה simultaneously.

רבי הישע בן המאה לבגוע שאמר 'אמה לבגוע שאמר 'אמה ומצפם שהם שפט בשערכם הלא כסקט שדש משפם אין שהום ובמקם שיש פלו שהם אין שהום ובמקם שיש פלו שהם היא איהו משפם שיש בו שהם היא אים הדי אים הדי היה שהם הימשפם און אים הדי שהם הימשפם און מדקה אין משפם אלא איהו משפם שיש מועדקה אין משפם אלא איהו משפם שיש בו צדקה הר איבר זה ברצוע אראן לחיק היה הרי אים הומא וחדים אים מדוך ביות הרישפם לה שתחה לו משום לו משקה לזה משפם לזה שתחה לו משום אים מתך ביות ששרם לו משום אים מתך ביות ששרם לו משום אים מתך ביות משפם לזה שתחה לו משום אים מתך ביות ששרם לו מתך ביות משפם לזה שתחה לו משום אים מתרך ביות משפם לזה שתחה לו משום אים מתרך ביות משפם לזה שתחה לו משום אים משפם לזה שתחה לו משום אים מתרך ביות משפם לזה שתחה לו מתרך ביות משפח לו מתרך לו מתרך ביות משפח לו מתרך לו מתרך ביות משפח לו מתרך לו מתרך לו מתרך לו מתרך לו מתרך לו מתרך ביות משפח לו מתרך לו מתרך לו מתרך לו מתרך לו מתרך ביות משפח לו מתרך ביות מתרך לו מתרך לו מתרך לו מתרך ביות מתרך ביות מתרך ביות מתרך לו מתרך ביות מתרך

(85)See the introduction of ספר שמואל to ספר שמואל, chapter 15, pages 147-152.

#### טו. בין ס׳ שמואל לתהלים

המומורים כעלי הכתובות

נוסף לשירת דה (ש"ב כב) הבאה בשנויים בתה' יח", באות בס' תהלים כתובות, המתיחסות במפורש למעשים הנוכרים בס' שמואל, בראש אחד־עשר מומורים. לפחות באחדים מהם יש לראות השלמות למעשים שנכתבו בס' שמואל בצמצום.

אמנם מזמורי תהלים נוסדו בלשון כוללת ובלשון היפה להאמר בפי כל איש ובכל עת שירצה, כלשון ר' יודן בשם ר' יהודה: כל שאפר דוד בספרו כנגדו וכנגד כל ישראל וכנגד כל העתים אמרו (שוח"ט תהלים לראש יח) -- אף על פי כן יש בכל אחר מהמזמורים דלעיל ולא רק באלה בלבד — רמזים ולשונות המכוונים למעשים שאליהם מתיחסות הכתובות. תעל רמזים אלה עמד ר' עמוס חכם בפירושו 'דעת מקרא' לתהלים, כסכומו של כל מזמור

יחד ושיפת המומודם על בתכונות, לכן מוד התרונית של בעשים בל ימבואלי.

- א) בראש מזמור גט "כשלח שאול נישמרו אתיהבית להכותו", כתוכת המכוונת
- בדג) בהאש שני המזמורים לד ודנו כאות כתובות המרמזות לבדיהתו הראשונה של דוד לגת וש"א כא רא-טון. בראש להן בשנותו את־טעמו לפני אביבלך ויגרשתו יילך, ובראש נו: באחז אתו פלשתים בגת.
- ר) בראש מזמור גב: בבא דואג האדמי ויגד לשאול ויאמר לו, כא רוד אליכית אחימלך. כתובת הסכוונת לש"א כב ט-כג.
- ה-ו) בראש מומור נו באה כתובת: כברחו מפניישאול במערה, וכן בראש מומור קמב באה כתובת: בהיותו במעדה תפלה, המכוונות למערת עדלם וש"א כב א: ש"ב כג יג), ואולי גם למערה שבמדכר עין גדי (ש"א כד ג-ט)".
- ז) בראש מזמור גד באה כתובת משנה: כבוא הזיפים ויאכרו לשאול הלא דהד מסתתר עמנו, המכוונת לש"א כג יט-כד: כו א<sup>10</sup>.
  - 8 כם למומור המד יש המיונות השת תערי המים השיית הוד.
- 9 בראש פופור נז, וכן בראש שני הפופורים שהאחריי (ה-נט) וכן בפופור עה של אכף באה חלשה אלותשהתי, ילדעת בייר שורישונו. לשון יו בשונות לחשור דוד אל אבישו אחיישורישון כי בי שוח יחי בשונית די ינחד שייא פו שה
- 10 א. זי יעבון בתולדות ישראל חלק כן, פוצא דברן, עמ' 212-211, דקבור את האביד בפוסור וה דשרא כד ו-בנ, המדבהות בשתי פגישותיו האתרונות של חוד עם שאול. ותרי עיכוי בכבירותי של הבובור. x T
- ישפט הי ביני יבינר ונהפני ה' בכך וידי לא מהיחיבר (כד ינ). אלהים בשכך הרשרנני יבגבורתך חדינני -נו,
- יחית ה' הדין ישפט ביני ובינך וירא חירב אתיריבי
- יישפטני כידד ישם טוו. ייעלו ופים אלישאור וגר... ח'נו הסגירו כיד המרך .כג כי ורים קסו עלי ועריצים כקשו נפשי (ה) יט-כז. ייבאו הופים גבו אג.
- הנה אלהים עזר לי אדני בספכי נפשי זון ישיב קרין והי ישיב לאיש את־צרקהו ואת־א בנתו זכו כגו. כן תגדל הדע לשחרי באסתך הצסיתם ווון כי מכליצרה - נפשר בעיני הי יצוני מכדיצהה ישם כהו. הצילני (טו.
- ב. ואסשר שהאסור במוסור לה ו: 'יהיודרכם חשך וחלק לקות וכלאך הי רדפם' רומו לכפשה הבסופר בש"א כג כו-כח: וסלאך כא אל־שאול... רשב שאול ברדף אחו" הד... עליכן קראו לפקום ההוא כלע הכח לקות.

- ח) בראש מזמור סג באה כתובה 'בהיותי במדבר יהודה', והיא מכוונה לחקופת שהייתו:
   של דוד שם, שעליה מדובר בש"א כב ה: כו א ואילך!!.
- ט) בראש מזמור כ באה כתובה משנה: בהצותו אה ארם נהרים ואת ארם־צובה וישב יואב ויך את־אדום בגיא־מלח שנים עשר אלף, המכוונה למלחמות דוד בש"ב ח ג-ה, יג-יד ופרק י: י-יא א: יב כו-לא $^{12}$ .
- י) כתובת המשנה בראש מזמור נא: בבוא־אליו נתן הנביא כאשר־בא אל־בת־שבע, מכוונת לש"ב יא ב-יב כה נו
- יא) בראש מזמור ג באה הכתובת 'בברחו מפני אבשלום בנו' המכוונת לש"ב טו יד-יז בדינו.

נוסף לכתובות דלעיל באות עוד שלש כתובות בראש שלשה מזמורי דוד, הרומזות לשמות אי לרברים שאינם מזכרים במפירש בשמיאל, והן: שגיון לדוד אשרישר לה' על דברייכוש בדימיני (נו- עלימות לבן (ט): שיר חגוכת הבית לדהר ול)!!.

#### שילה ושבואל בתהלים

על ימי שולה האחרונים ועל חרבנה מדבר אסף במזמור עח נט-סו, בו הוא סוקר את הקורות של עם ישראל. ויש לציין שבאן פורש לוואשונה חרבנה של שילה (שעליה מדבר גם ירמיהו במפורש, ראה יד' ז יב; כו ו), דבר שסתב בעל ס' שמואל. במזמור צט מזכיר המשורר אה שמואל בסמוך למשה ואהרן ומכלילו בין אלה היקראים אל־ה' והוא יענמ', וחדברים מכוזנים לתפלותיו של שמואל בש"א ז ט ('רזעק — ויענה') ושם יב יח ('ויקרא שמואל אל־ה' ויתן ה' וגו'). גם נבואת שמואל על נצחיוה האומה ויכי לאריטש ה' אתרעמי בעבור שמו הגדול', ש"א יב כב: נוכרת במזמור צד יד: כן לאריטש ה' עמו ונחלתו לא יעוב.

- 11. הכדבר ינופיי מרחדיים ונשפעים ברכים כקיבורי היה הלשונות יכלני. מצדתי מפקטי נהלי בריער הבאים בראש שרת היר הם מאחינים את ניכן כחבר וחדר פריצא ביה החשונות וצורורעיו וחביה מצחיות בפיסור לא גוד. נו-> ציסות שברוביי כג ניכוצא בור הרדחים צב הם מוסי שדבי הרדח ישי עד מאח מביג בינה אתו הור במפורש והנה אחיים נהד אליי כקדבר ואפשר שגם הכתובים הרשיבים בכתו עדם בי בעשיים באחייניפה הר וקסג ג-ו. מהברים בשריותו בקברית מרבר משני הפרתו בכיערה עופר מדבר המוסיר שהפוני הכב בשריותו מרבר משני הפרתובים להיותו בשריותו מרבר משני הפרתו בכיערה עופר מרכים מיכור הכ.
  2. א המימור מיכור מיכור הכי
- ב מיידות הגיום בדוד שבהם מדבר ש"בי רמוזות במזמור ב, וכן בילני. ואילו הכתוב האבור שם יתיעם בשבט ברול ככלי 
  יוצר הנפצב" (הה" ב ט. וכן האמור במזמור כא י 'תשיתמו כתנור אש... והאבלב אש" נשמעים כרומזים לענשים 
  שהעניש דוד את מואב ובני ענהן וש"ב ח ב, יב לא. לכבוש ירושלים רומז מזמור קי. דכלל בבושיו של דוד ראה פט כו: 
  ושמתי בים ידי ובנהרגה ימיני (השווה ש"ב ח ג: דיך דוד ... בלכתו להשים ידו בנהד (קרי פדת).
  - 13 והשווה אליי מומור לב ילדה משכילי, הפותח בלשון יאשרי נשירפשע כסיי חטאהי, המכוון אולי לאותו מעשה.
    - +1 וראה בפירושי של המלבי"ם שציין מספר רב של מקבילוה ענק תשון בין המעשה לבין המוסור.
- 15 א פרסנים ראסונים ואתרונים שערו השערות שונוח על זהותו של יכוש בין ימיני". שחו"ל דרשותו על שאול המלך, כיודב דרשו הרבה דרשות על המתובה 'עלימות לבן'. יש שררשותו על גבל ושבול אותיות של "לבן" רש שדרשותו על גבל וובנול אותיות של בח שבע. יוש שדרשותו על אבשלום ועוד נוראה בידעה מקראי לתה").
- ב. באשר לכתובה ישיריזתנוכה הביה לדוד נראה לי שים לפרשי אם על תנובה יהאהלי שנמה דוד לארק הי (שרב ו), לאחר הפרץ שפרץ הי בעוא ומצאנו שקראו הכחת יביהיה" וש"ב יב כ וראה עוד מו כה) אם על תנוכה הסובת בגרץ ארונה ששימש יסור לביח עולמים, לאחר הפגפה שפרצה בעם.

#### כחירת דוד וסכלו

על בחירה הוד מדבר אסף במזמור עת פסוקים ע-עב ואיתן האזרחי במזמור פט (ראה ביחוד פסוקים ג-ד: כ ואילך). על דמיונות שביין מזמור פט לביין נבואה נתן, ראה להלן.

בס' שמואל מפורש בהרחבה הסבל שגרמו לדוד משנאיו ומוציאי דבחו רעה <sup>91</sup> שגם בזוהו וקללוהו ברבים (ש"ב טז ה-יג); אבל ממעט הוא לספר על תגובותיו הנפשיות והרגשיות של דוד, חוץ מקללתו שקלל בלשת ספק בש"א כו יט ('ואם בני האדם ארורים הם לפני ה'') וחוץ מגלוי ענוות רוחו למשמע קללתו 'הנמרצת' (מ"א ב ח) של שמעי בן גרא, שאמר דוד: הניחו לו ויקלל כי אמר לו ה' (ש"ב טז יא). ומסתבר שהאמור בתה' לה טו: וב צל עי שמחו ונאספו לו ויקלל כי אמרילו ה' (ש"ב טז יא). ומסתבר שהאמור בתה' לה טו: וב צל עי שמחו ונאספו וגו" רומז לשמעי שהלך ב'צ לע ההר לעמתו הלוך ויקלל ויסקל באבנים לעמתו ועפר בעפר' (ט"ב טז יג). וכיוצא במזמור זה אני מוצאים במזמורים אחרים לשונות אשר בהב ניתן בטוי למציקת נפשי וסבלי של דה, כגן במזמורים מא פסוקים ה-י: נה פסוקים יג-טו. ועוד. מצאני שדר מרבה להתאונן במזמוריו על שנעשה נושא לשיחה ל'ישכי שער ונגינות שותי שכר' (סט שדר מרבה להתאונן במזמוריו על שנעשה נושא לשיחה ל'ישכי שער ונגינות שותי שכר' (סט יב) ומכאן תפלותיו נגד שנאיו חנם ושמחי רעתו (לח כ והשווה לה כו); מבקשי כזב ודוברי כזב וד ג ה ז: ועוד הרבה), עדי שקר ומביאי דבתי רעה (כז יב: לא יד, כא: לה יא: קא ה ומזמור קב: קמא ט ועוד).

בכמה מזמורים באה לידי בטוי אכזבתו אף מבני משפחתו (סט ט) ומבני דורו בכלל: כרי פסי אמונים מבני אדם. שוא ידברו איש את־רעהו שפת חלקוח בלב ולב ידברו (יב ג). משום אכזבתו זו ניתן גם להבין את הקללות שקלל, והמנוסחות בלשונות עזים, במזמור קט פסוקים ו-טו: ויברת מארץ זכרם (השווה עוד סט כג-בט)?!.

<sup>&#</sup>x27; אַנ רַאָר.שַ"אַ בַבָּ סּרָנ כָנ יִיטַן כֹי סּינן כַנַ אַ. יכו

וראה עוד דברי ד"י הכהן, פהדיר פירוש הכאידי לתהלים נהוצ' מקיצר נודמים חרצ"ו: בסוף הספר עב" 302-304. על פונה " הבובור.

חייון נתן וכן תחלינ

תייון נתן וש"ב ז ד-יז) המדבר ביחסים שכון ה" לישראל עמו. ובין ד" לבין דוד וביתו, מהדהד אה היא בהרבד מימורי החלים.

בפתיהד לספר. במימור ב פסיק ז באד הכרזה האהבד למשיהם של ישראל ....ד. אמר אלי בני אתה. אני דיום הלחקר יכוד וש רמי לדברי נתי אני אהדרולי לאב והיא יהידרולי לבן אלי בני אתה. אני דיום הלחקר יכוד וש רמי לדברי נתי אני אהדרולי לאב והיא יהידרולי לבן יש"ב ז יד. הברי אסף בתהי ע-עא: יייבהר בדוד עבדי ויקההי ממכלאת צאי וניי. מכוונים לדברי נתי אני לקהתיך בן־הניד מאחר הצאן וניי יש"ב ז ה.. וכבי אסף. כי גם נתן, אימרים רכיי זר על דוד. לאחר שהברו בענין המקדש. כיוצא בזה במזמור קלב המחבר בשבועת הי לדוד ימפרי בטנך אשיה לכסאדלך׳, בתנאי שהם. הבנים, יהיו נאמנים לבריתו מכוונים לדרכי נתן ש"ב ז יד-טו ועוד. ברם הקבלה לדברי נתן, המכוונים לדוד וביתו, נמצאים ביחוד בדברי איתן האזרתי (פט), הכותב בסוף מזמורו: איה חסדיך הראשנים אדני, נשבעה לדוד באמונתך?!! והדי עיקרי המקבילות:

#### ש"ב ז

תה' פס

ובן־עולה לא יעננו (כג). זר והוא יקראני אבי אתה... (כז). ופקדתי ני בשבט פשעם ובנגעים עונם (לג).

וחסדי לא־אפיר מעמו... (לד).

כרתי ברית לבחירי נשבעתי לדוד עבדי, עד־עולם אכין זרעך ובניתי לדר־ודור כסאך (ד-ה). לעולם אשמר־לו חסדי ובריתי נאמנת לו. ושמתי לעד זרעו וכסאו כימי שמים (כט-ל).

ורעו לעולם יהיה וכסאו כשמש נגדי ילוז.

... ולא־יסיפו בני־עולה לענותו (י).

אני אהיה־לו לאב והוא יהיה לי לבן אשר בהעותו והכחתיו בשבט אנשים ובנגעי בני אדם (יד).

חסדי לא־יסור ממנו, כאשר הסרתי מעם שאול אשר הסירותי מלפניך (טו).

ונאמן כיתך וממלכתך עד־עולם לפניך, כסאך יהיה נכון עד־עולם (טו וראה שם יג).

### דברי דוד הראשונים

הדי דברי דוד הראשונים אל גלית יש"א זו מה-מז), נשמעים כהרכה מזמורי תהלים שיסד. והרי כמה מהם: קרוב ה' לכל־קראיו לכל אשר יקראהו באמת. רצון־יראיו יעשה... שומר ה' אתרכל־אתביז ואת כל־הרשעים ישמיד (קמה יח-כ) ועוד<sup>41</sup>.

### דברי דוד האחרונים (ש"ב כג א-ז)

גם דברי נבואה אלה על מושל באדם צדיקי, מדותיו ותכונות ממשלו, ועל ברית עולם' שנכרתה בינו לבין ה', נשמעים בהרבה מזמורי ההלים, וביחוד במזמור עב לשהמה. והרי עיקרי המקבילות בין 'דברי דוד האחרונים' לבין מזמור עב:

#### מה'

ידין עמך בצדק וענייך במשפט... ישפט עניי־עם יושיע לבני אכיון וידכא עושק (ב-ד): כי־יציל אביון משוע ועני ואין־עזר לו. יחס על־דל ואביון ונפשות אביונים יושיע. מתוך ומחמס יגאל נפשם וייקר דמם בעיניו (יב-יד).

ייראוך עם־שמש ולפני ירח דור רורים. ירד כמטר על־גז כרביבים זרזיף ארץ (ה-ו). יהי שמו לעולם לפני־שמש ינון (קרי) שמו (יז). ש"ב כג

מושל באדם צדיק מושל יראת אלהים (ג). ובליעל כקוץ מגד כלהם ... ובאש שדוף ישרפו בשכת (ו-ז) "!.

וכאור בקר יזרח־שמש בקר לא עבות מנגה ממטר דשא מארץ (ד).

<sup>18</sup> ההשוה עוד את המוסוד והיתום: לג, הנתון כין שני מוסורי דה, פסוקים טו-יז : כ ח-ס: וכן את המוסוד לבני קרח כד ה-ו; ו־ כמו י.

<sup>19</sup> השווה את דברי ההערכה הכוללת שבש"ב ח טו: "רהי יוד עשה משפט וצדקה לכליעמו", שכמותם לא נאמרו במקרא על שום מלך אחר. וראה עוד תה" מה ז-ת: קכב ה.

ירושלים והמקדש

כבר דננו לעיל במבוא על מקומם של ירושלים והמקדש בהגוחו של הדד ובפעליו, כפי שהם כתובים בס' שמואל. במזמור קלב, שדוד מדבר בו על עצמו, הוא מגלה שכבר בימי נעוריו נשבע להעלות את האדון ממקום שכנו הארעי בגבעת קרית יערים ולהביאו אל המנוחה לירושלים. בשעת העלאת הארון הראשונה שחקו דוד וכל בית ישראל לפני ה' בכל עצי ברושים וגו' (ש"ב ו ה), ובשעת העלאת הארון השניה גם כרכר ופוז דוד ככל עז לפני ה' ושם שם יב-טז) 20, אין כל ספק שהוא גם שר באותו מעמד לפני ה', אלא סתמו הכתובים ולא פירשו. בעל ס' רה"י בדה"א טז ז-לו פירש את תוכן השירים, שהושרו באותו מעמד והם לקוחים — כמעט ללא שנויים, או בשנויים קלים בלבר, כתה' קה א-טו; צו א, ב-יג (בשנוים קלים); קו א, מז-מח. ואפשר שבאותה שעה יסד דוד גם את המזמורים טו ו-כד.

על צדקרי המקבילית שבין תפלת תנה יש"א ב א-י), רכשמשת כעיי מבוא של מוסר השכל לסי שמואל, משירת דוד יש"ב כב) — הוא מוסור יה שכתהלים — עמדנו כפיריש לשירה. יעל דבר השפעתה של תפילת חנה על סוסורי תהלים רבים אחרים. נכואת ישעיהו, עמים יאיוב עמד במפורט ח"מ ויחדל ביסיני שנה ג ח"ש ועם" תלז-תנא), הבריו הזרו ונדפסו מחקרי מקראי (מוסד הרב קוק תשל"ח) עמ" הע-קצד.

(86) This phenomenon is considered הלכה למשה מסני in the following source, נדרים לז:. See also רדייק שייב טו:כא.

אשר רכי יצהק מקרא סיפרים ועימור מיפרים וקריין ולא כתיבן וכתיבן ולא קריין הלכה למשה מטיני מקרא סיפרים ועימור מיפרים וקריין ולא מקריין הלכה למשה מטיני מקרא סיפרים (י) ארץ שמים מצרם 'עימור מימרים אחד נוגנים "צדקקר" מיפרים אחד נוגנים "צדקקר" מיפרי א"ל קריין ולא כתיבן מ"פרה דכלכתי" מאש דכאשר ישאל איש כרבר האלהם מיפרים באים (י) דנכנרות "להדפלים הוב" את התנדמים באים (י) דנכנרות "להדפלים הלין קייין מאלי דהשעורים הלין קייין מאלי דהשעורים הלין קייין מאלי דהשעורים הלין קייין מאלי דולא כתבן וכתבן ולא קריין "נא דוסלהשנים ולא נוכרבן ולא קריין "נא דוסלהשנים ולא מיפרים ולא בתבן ובתבן ולא קריין "נא דוסלהשנים ולא מיפרים וליים ולא מיפרים ולא מיפרים ולא מיפרים ולא מיפרים וליים ולא מיפרים ולא מיפרים ולא מיפרים ולא מיפרים וליים ולא מיפרים ולא מיפרים ולא מיפרים ולא מיפרים וליים ולא מיפרים ולא מיפרים ולא מיפרים ולא מיפרים ולא מיפרים ולא

- This is a thought question for the sake of thought itself. Most scholars agree that the commentary of "Rashi" to דברי הימים is not really רשייי himself. See the following note.
- Issues regarding this commentary are collected in the introduction of דברי הימים to דברי Vol. II, pages 89-93.

#### הכיוחם לרש"י

כבר עמדו חכמים וחוקרים מזמן, שאין לשייך לרש"י את הפיריש הנודע על ספרנו. הקריו ער שמו, ר"י ווייסה (יכרס חמד' כרך ה') עמי 233-243) הרבה להכיא ראיות לכר. והעיקריית שמחן הן:

- א. רום החסמום, שוהמווחסי מזכיר, אינם נמנים עם בני דורו של רש"י, וחיו לפחות כדור. אחד אחריו.
- ב. ה'מיוחס' נזקק בעצמו לפירושי רש"י, ביחוד לס' מלכים, ואף קורא על כמה מהם את
  - 31 האה למשל פירושו הרה"א ח כנ: יים דו כי שמות יעיאל, אביאלי, וראה עוד פירושו לרה"א כג ועם" 140. כנ יראה לפיל שכת של הי החדת כן עוריים על ייתופי בני ורופבל והערה 20.0.
- 35. א. את יפוחרי המקף: (החיב א כו) הוא מפרש ברעו יהנש"אי (Haosa), והכוונה לאינוד של פוחרי ערים שונות. שהתחיל הפעול בזפנו. במאה העסירות לפח"ג.
- ב. ברה"ב ר ב הוא נוקק לחשבון מתמטי כדי לפתור את תכולתו של "ם שלמה". ופירשו קירכהיים שם בנספחות.

שמו של רש"יי. וכיו"ב נזקק המיוחס לפירושי ר' יוסף (=ר"י) קרא. כן דורו הצעיר של רש"י (עיקרי פועלו ברור שאחרי רש"י). ואף הוא כאן קורא במפורש את שמו על כמה מפירושור?

 ג. הלעזים שתפס המיוחס ברובם אשכנדים (=גרמניים) הם, ואילו רש"י עצמו נזקק בעיקר ללעזים צרפחיים. ועוד.

רי"ן אפשטיין מי הוסיף הוכחות נוספות על של קודמיו. ובהן שיער, שמחבר 'הפירוש המיוחס' אינו אלא ר' שמואל בן קלונימוס החסיד מאשפירא. (נולד בשנת ד' תתע"ה (— והוא אביו של ר' יהודה החסיד בעל ס' חסירים. ועור הוכית רו"ן אפשטיין. שהמיוחס לרש"י נזקק הרבה לפירושיו של המיוחס לתלמיד רס"ג, ואף העתיק כמה מהם מלד במלה?!. אלא שלא כתלכיד רס"ג. שנתן 'אות' לפרשן טוב, והוא ההקפדה על איזון נאות בין פירושים על דרך המדרש (ראה סעיף קודם), העדיף המיוחס לרש" להרבות בפירושים ערוכים על דרך המדרש. וכן פירושים על דרך גימטריה ונטריקון (דה"א ג'א). על סמך כתיב מלא וחסר (בגון: דה"א ב'ט; יב לח: יט יא: רה"ב יג ב, וראה עוד פירושיו לדה"א כא ח: דה"ב ג'ז; כב'י). בייתוד הרבה להביא ררשות על השמות השונים בספרנו! מקצתן נטל ממדרשי חז"ל, מקצתן קיבל מפי רבותיו ומפי חכמים בני דורו, ומקצתן הן, כנראה, משלו (ראה דה"א א יא-יב).

עם זאת מרבה זהמיוחס׳ בצד פירושים ערוכים על דרך המדרש להביא גם פירושים ערוכים על דרך הפשט. בראשם הוא רגיל לכתוב על הרוב את המונח זפתרון׳ ( — פירוש) או זפתרונר׳ (מונה המצוי הרבה גם בפירושיו של ד״י קרא), ולעתים הוא תופס את המונח יפשוטו׳ (הרוזה בפירושי רש״י), ומקדים אותו לפני הפירוש על דרך האגרה והמדרש. כך. למשל, בראט רה״ב פרק ה: יויבא שלמה את קדשי׳ — כל מה שבפסוק לפי פשוטו מה שנשאר לו מן ההקדשות שהקדיש דור, כדכתים למעלה — ומררש אגדה יש מחכמים אוריים.

לעתום מבוא והכיוחסי האיות לפשטיו, כגון: יואיש משך בקשתי (החוב זה לג) – איש ישראל מתכירן לירות במחנה ארם ובלא כוונתו... ואין לומר ארמי היה, כי לכי נתכוון ודלא כדר ארם צידר זכי"י אי פירוש ועל תכרתו והפלחיו ודהווא זה זה – פתרוני אימות דיי.

- גוו בפורושו ההחוב ג'טו ופורש הבונו שלפה תנוחל (וכיונתו הבוא ז'טו בפורושו להחוב כב וא והבינו שהכה זעוהל
   גוו ביונתו הכוב וא כ, בפורישו להחום כג זה ופורשוזן, וכיונתו לבחוב וא טו
- 35. פנין בפירושו לדהרב ג' טז יונם רבי יוסף פירש כןי, וכוונתו לפירושו לכרא ז' טון לדתרב ה' ט' זרר יוסף זצ"ל פירש וכוונתי לפירושו לכרא ת' תן לדת"ב כה כר יורבינו יוסף פירש". וכוונתו לפירושו למדב יד ידן וכן לרתרב שם כז יובפירוש ה' יוסף זצ"ל האיתי", ובוונתו לפירושו למדב יד יו-כב.
- 36 במאמר שפירסם כצרפחית כ־REJ, 1909 (189-1991), תורגם לעברית בידי אשתו צפורה אפשטיין, וגדפס ב'מחקרים בספרות התלמוד ובלשונות שמיות', הוצ' מאגנס, תשמדר, עמ' 285-278.
- זל. א. השורה, למשל, רהרא כיט יוכלוכי זה כלכי, עם דברי תלמיד רס"ג: וכן שם שם כד, נד-נה: ג.א: שם יא (והשורה)
   עם רכרי תלמיד רס"ג, ג כר): ד כנ-כר: ה.ד.: ריג: ח.יד. יערא (=עניין אחר) ועיקר' (=חלמיד רס"ג שם יד. יז): יא.
   ח. טי: ז רעוד.
- בונמאות של העתקה מלה במלה: דה"א ב לד (יעבד מצר"); ד" (תלמיד דס"ג: יואנשי קירואן פירשו רעה ממש וכרין.
- 38 א. ראה, למשל, פירושיו לדהרא א בנ: ב יא (יאבצן אכ לכל הצונגים"); שם כו (יאם אונם: שפל וחלש היה. לשון יאונן") דעוד הרבה.
- ישון אזונך זהו הדבוה. ב- עם זאת בפירושי לדהיא א כג יש מעין הסתיינות לכמה ממדרשי השמות: 'אבל שמות אחרים לא נתנו לידרש, כי לא על פי גביא נתן להם שמות'.
  - 19 ועל המונח לפי כשוטוי חוזר באותו פסוק (וראה פירושו לדה־ב לה כ וראה עוד פירושו לשם ח יכ).40 כירעה מקרא: הבאנו את פירושו הנועו של רדי דון יחיא, שאין יאיש' כאן אלא יהושפט (עיי שם).

כרכתים (צפ" ב ה) זהני ... גני כרתים". ומאומתם היו עם דוד אנשים גבורי חיל ובניהי עליהם: ודוגמה (בש"ב טו יח): וכל עבריו עוברים על ידו, וכל הכרתי וכל הפלתי וכל הגתים וגר". ואף אינו דומו כאן לדרשת חז"ל חידועה, שהכוונה לסנהדרין.

ולעתים הוא מפרש לפי פשוטם של המקראות, בלא להביא ראיות, כגון: 'מסעד ומסלה ולעתים הוא מפרש לפי פשוטם של התבה פירישים כיו"ב. [עניין] אחד' (דה"ב ט יא). ועוד הרבה פירישים כיו"ב.

לפירושים רבים הוא מביא תימוכין היסטוריים. אם משוערים מן העבר, ואם לקוחים מן המציאות ההיסטורית שבימיו. למשל, את כיבוש ימבוא גדור׳ וחבלים בהר שעיר בידי בני שמעון (דה"א ד לפ-מג) הוא מפרש, בהסתמכו על תיאור דומה בפרשה כיבוש ליש (=דן) בידי בני דן (שופ׳ יח): "ולפיכך נצחו אותם חמש מאות". כיו"ב הוא מפרש את סיבת מלחמת הפלשתים ברור. כיר לאחר שנמשח למלד על כל ישראל (דר"א יד ה ואילר):

ובאותן ז' שנים שמלך דור כהברון לבד לא אמרו רבר, ולא חששו על שמלך דור על חברון, כי אמרו מה לנו? שמא נציב או שר מנוהו על חברון, אבל כשנמשה למלך על כל ישראל, אז עלו כל הפלשתים — שלא רצו שיהא מלך בישראל, אלא שעוד (בעוד?) הם היי מושלים עליהם.

בדומה לתלמוד רס"ג וברומה לדי יהודה החכיד — שהבאנו את דבריהם לעיל במבוא. בפרק יספר היישוב: — אף הוא סובר, שכבר האבות החזיקו בכמה חבלי ארץ:

...כי כשהצים יעקם אבינו שם את הגל (בר' לא) וקרא לו גלער, חוחזק בו, ואבותינו לקחו גלער והרמות (!) משוכים ומוחזקים אחרי העיר. ואבותינו — אז בימי משה – כשתפסו גלער שתקו אז מלקחת אותם, כי לא חששו בהם. או שמא בימי משה לכחוד ואחר כי להחיה האומות מיד ישיאל ישלני הם (לדד"ב יד ב)!!.

ואילו על דרך המציאות ההיסטורית שבימיו הוא מפרש את נשיאת העטרה על ראש דוד (דה"א כ ב). את עמידת המלך על עמורו (דה"ב כג יג) ואת הקינות שקונני על יאשית: (שם לה כה): זדוגמא בתשעה באב שמזכירים קינות על ההרוגים בגזירות שאירעו בימינו (גזירות תתנ"ו — מסע הצלב הראשוי?)".

והוא נזקק גם לפירוש על דרך של האצילות המחייבת כל לוחכ. וזאת בפרשי את הכתוב בפרשת כיבוש ירישלים בסן שמואל על עניין העירים והפסחים אודד אמר בלבן אמת הוא כי לא נכון והגדן לי להלחב עם עורים ועם פסחים... שיהא לו גנאן פן יאמרו עם אלו כי לא נכון והגדן לי להלחב עם עורים ועם פסחים... שיהא לו גנאן פן יאמרו עם אלו נלחם דרן והד"א וא ה. ובפרשת הבאת מים לרוד מבור ביתולתם ושם שם שו ואילן) דוא מביא גם טעם פסיכולוגן זולפן שהיה דוד הדיר מלומד ורגיל באותן מים, נתאוה, וכל מים וכל אויר שארם רגיל בהם יפין לו, ושאין רגיל ניזוק, ודוגמא בריש יוסיפון מלכה אחת שחלתה וכו".

הוא מרבה לרמוז לקושיות שכתובים מסוימים טומנים בחובם, ומכוון את הלומד לדרכי יישובן. על הרוב הוא פותר קושיות אלה בלשון 'ואל תתמה' (כגון דה"א יב כד. כט. לט). וברומה לתלמיר רס"ג אף הוא ניסת כללים מספר לפירושם של המקראות. כגון: א) ימשליך הטפל ומקצר היחס שלו ותופש העיקר, וכן דרך כל היחס הזה דרברי הימים' (דה"א א ד): ב) 'כן דרך המקרא לדבר, כשמדבר בשנים ובשלושה דברים, מניח את הראשון עד לבסוף ומפרש האחרון מיד' (דה"א כט כא): ג) 'ומה שחזר ומזכירן... בשביל שהפסיק העניין' (דה"ב ב יז): וראה עוד פירושיו לדה"ב יח כו; כח י.

.ו. זראה עוד פירושיו לדה״ב יח ז: ל כו: לה יח.

ביקורת נוקבת בפי זהמיוחס: על דרך עריכת פרקי היחס שבו בידי מחבר ספרנו, ואלה דבריו:

וכן דרך כל היחס, אינו מיחס כסדר, אלא מיחס קצת ממשפחת פלוני ותופש משפחה אחרת. וכשייחס קצת ממשפחה זו, התחיל לייחס משפחה ראשונה כבתחילה. ושוב האחת. וכן מעורבב כל ספר היחס הזה (דה"א ב מב).

באשר לכתום העמום, המדבר ב'שָפּים וחָפּים בני עיר' וגו' (שם ז יא) העיר. שעזרא (שכתב ספר הייחוס הזה)' לא היה יודע. אם היו מבני בנימין אם לאו, לפיכך כתבם לברם'. ובאשר לפסוק היחיד העוסק בייחוסי נפתלי (שם שם יג) העיר: ׳ומה שמצא כתב, ומה שלא מצא לא כתב. ומן בני נפתלי לא מצא יותר'.

#### והוכיף שב:

זהר הטעם שכל דיחם הזה מיוחם בדלוגים כי דילג מספר זה אל ספר זה וחיברם ומה שלא יכול לכתום בספר זה וחים אדח"ו) כתב בספר עזרא (והכוונה לפרשת יושבי ירישלים בנחמי יא)... אם רצונך לידע יחס עשרה שבטים, לך לחלה וחבור נהר גדון נערי מדי, כי ספר דברי דימים שלהם גלה עמהם, אבל יהודה מצאתי ספרן בבבל, ומה שמצאתי כתבתי (וכן בפירושו לדד"א ט א)?..

את כפל הפרשיות של ייחיסי בית שאיל (דה"א חוכט-ם = טולה-מה) יכן של פרשת יישבי ירושלים הוא מפרט במציאת ספרי יוחסין בניסחאות שונות ? וכשמצאו זוגות, כמי 'ובגבעון ישבו אבי גבעון", הוצרך לכתוב שני פעמים, שאין סדר יחוסן שוה וכן 'היושבים תראשונים' וכדו!!

בפתת פירושי כתב הימיוחס את מגמה הספר ותכליתי ועזרא כתב ספר היוחוס הזד ע"י מגי זכריד וכלאכי בתוך ו"ה שנה שמאותי זמן שבא לירושלם זרובבל ויהושע הבהן ביכי כורש הראשון, עד שכא כורש בן אסתר, והכל משום יחוס דוד המלך: זכון, וכאן תפס את משל המרגלית של חז"ל (הביאי רש"י בפירושו לראש פי וישב) זומשליך הספל ומקצר היחס שלו ותופש העולר.

ועוד הטעים, שכל הספר נכתם מפני זכבודו של דוד וורער. ועל דבר זה הוא חוזר פעמים רבית!! יבכלל זכבודו וזכבוד מלכי זהדדה (דד"ב טובו: זגדולתי (דה"א כז כר). ובבר הוא גם מסביר פה ושב, מה ראה ספרני להחסיר דברים שנתפרשי בספרים המקבילים

- 42 א הברי ביקורת הימים כהב גם בער ישאגת אריד (ד. אריד הים כיור אשר אבוד פיון) = נולד בשנת תנ"ה, נסטר בשנת תכפית בחידושיי ינבורת ארידעל מסבת יומא לדף נד ערא וייל לראשונה בפיטרסום. הרסיז, ובאחרונה ביומרכים, תשכיא, והעירנל עיכ" דיד" דים ברייאל, "אלה דבריו."
- ...וק"ל הא עודא כתב ספר רברי הימים כראמרי בפ"ק דב"ב! דבכא בתרא), והוא היה ממה דורות לאתר בלבל סנחרים, והאי כתב בספרי עד היוםי, הא כימיו לא היו שם ובני שמעון בשעירן. זיש לפרש רעוה א <u>הערק רבה "</u> מכמה ספרים שמצא. במי שכהבתי שם, מש"ה ( – משום הכיו יחוס הדורות אינן על הסדר . גם יש סחירות הרבה כיונד וביה ומדד הלי עודא. כי בספר אחר מצא כן ובספר אחר כן, כמו שמצא כן העחיק. והדגן – והכי נכ"ו יש לפרש, שמצא בספר קדמון שנמתב קודם בלבול מנחרים וכתוב בו כן יומבני שמעון הלכו וכיי עד ויהיו שם ער היום הזרי . ובלשון שמצא כחוב כן העחיק ולא, רצה לשנת
- ב "וראה עור רו"א בפירושו לכוא יו כב בעניין אניות חרשישי. יואולי טעה עזרא... והוא אם כן טעות כיד עזרא הסופר: ועכ" הסכ"ר)
- 43. א. והוא ע"פ תלמיד רכיג בפירושי לדה"א ט ב. יואנשי המזרת אומרים כי ספרים מצא הסדרן ונתכ כאן וכאן".
   ב. והשווה מאמרם ו"ל על ישלושה ספרים נמצאו בעזרה" (ספרי ברכה לג כז: זרי תעניה ר כ.; סח ע"ה ועוד) .... וכן מצאו הרכה ספרי יותסין, כשמצאו ג' או ה' בטלו המועט וקיימו המרובים.
  - 44 רה"א בין, טון, טון, באן גוון דו פאן טו טן יו יבן יט יאן כא בן כו כד.

לספרנו: 'משום כבודו של דוד, שאינו רוצה לדבר בזה הספר שום זילותא לבית דוד' (דה"א יז יג). ואם מצאנו בפרשת ההסתה (דה"א פרק כא) דבר שאינה לכבוד דוד, הרי היא נכתבה כאן. משום שנאמר בסוף הפרשה שבנה מזבח וענהו ה' מן השמים, 'וזה כבוד דוד' (דה"א כא א). ולפיכך אף תמה, שהזכיר הכתוב 'גנות זקנתו של דור' (דה"א ב ב 5º יתרה מזו: הוא אף סובר, שמשום כבודו של דוד מטעים ספרנו את זילותו של שאול (דה"א י א): 'ופלשתים נלחמו בישראל – אינו מספר כי אם מפלתו של שאול. וכאשר בא לספר מעשה דוד אינו מספר זילותו אלא גבורתו וגדולתו, כי הספר שלו ולמלכי יהודה' (ודאה פירושו שם יב ב, וראה עוד פירושו דה"א א לב).

לבסוף: מחבר הפירוש לא כתב את שמו עליו, ולכאורה אף לא רמז לו, אבל הרבה לציין אה המקורות לפירושו מעבר למקובל בפירושים לניף". ומסתבר, שתפס מידת חסידות אה המקורות לפירושו מעבר למקובל בפירושים לניף". ומסתבר, שתפס מידת דעתי: לא יבעתי: לא יבעתי מה לשון ישדרות: (דה"ב כג יר). ובפירושו לדה"א כט יא תפס גם לשון יכמרומה ליי: וכן פירש לי ר' אלעזר ב"ר מאיר בי יצחק מאורלינ"ש, וכן בחגיגה ירושלמי כמדומה לי. סגנונו הבחיר הטבוע במטבע של חן וייחוסו (המאוחר) לרש"י הביאו ליכים לפרסומו ולהדפסתו במהדורות רבות עם ספר דה"י.

<sup>45</sup> עם זאת אינו דואה כל גנות בפירוש שפירשי לי חבמי דורו, כי בני שמעון גורשו מנהלתם בימי דור (ההרא ד לא)

<sup>46.</sup> הוא מזכיר בפירושו מקורות חוזיל, כגון: בבלי, ירושלכי, ככילתא, ברדר, פסיקתא, סעדר, ברדיתא דר אליעזר כנו של יר יוסי הגליליו, איכה רבתי: תרגום יונתן ותרגום מגילה אסתר: דברי פויטנים (ובהם הקליר). דברי מפרשי המקרא שקדמו לו (ד' מנחם בר' חלבו, רש"י, דד' קרא), דברי רכותיו ודברי חכמי דורו שקיבל מהב. ואף מקורות חיצוניים. בנון יוסיפת העוד.

<sup>47</sup> א. השווה הכתוב ביספר חסידים׳ לבנו, ד׳ יהודה החסיד: ׳כל האומר רבר שמועה מפיהם (של צדיקים) הם מתפללים עליו שם ומליצים טובה עליו׳ (שב סימ; רכד).

ב. ואלמלא דמסתפינא, היותי אומר, שבעצב הפירוש לספר דה"י רווקא ביקש לקיים את הכתוב כם תסידים סימן רסא. "אהוב לך את המצוה הרומה לכת מצוה, שאין לה עוסקים. כנון שתראה מצוה כזויה או תורה שאין לה עוסקים, כנון שתראה בני עירך לומדים פועד וסדר נשים, תלמד סדד קדשים וכו".

- (89) It is evident from לא:ח that other members of שאול 's household were alive. (יבמות עט.) indicate that even other sons of יהונתן were yet alive. מפיבשת is only one of them.
- (90) ציבא is a servant from the house of איבא is a servant from the house of זוד speaks to him here as if he knew him from years back.

  Perhaps דוד remembers ציבא from when דוד lived in שאול spalace when he served מיכל.
- (91) This child was mentioned earlier in שמואלבי at ד:ד.
- (92) We would imagine that אוד would have known of the existence of a child of his best friend who died a tragic death. According to an opinion cited in ילקוט himself was embarrassed to appear before אוד because of his physical disability.
- (93) אינא by his own words reveals that he is looking out for his own interests in caring for מפיבשת. See how he responds to דוד in פסוק יייא as though אינגא is the master. We will see later how צינא turned against מפיבשת. See chapter 16 and chapter 19.
- (94) רדייק says this refers to an oath דוד took before

  Hashem regarding protecting יהונתן's children. See

  שמואל בי כא:ו and שמואל אי כ:מב

  The appellation may also refer to a "great" מחלים לו:ו (cf. מהלים לו:ו).

- (95) If שמואלביד: was 5 when שאול died (שמואלביד: and מפיבשת) and מפיבשת ruled in מפיבשת 7 years later, (אושלים was by then 12), this reference sheds light on how many years passed before אור came to keep his promise to יהונתן. In all fairness, דוד does so after he is free from war, and it is indeed his first act after vouchsafing peace and setting up a "cabinet".
- (96) See the drama that unfolds regarding מפיבשת and מפיבשת ahead at איט: כב-לא and יט: כב-לא.
- (97) This king is mentioned earlier in שמואל אי as the one who threatened the residents of שאול .יבש גלעד came to their rescue. See שמואל אי פרק ייא.
- This would appear to violate the Torah prohibition of seeking the peace of עמון. See the treatment in this in A. Schwartz's Rabbinic Reflections, chapter 30.

## Chapter 30

## Violation in Seeking the Peace of Amon

### Torah

### Dt. 23:7

You shall never concern yourself with their welfare or benefit as long as you live.

## Prophets

## II Sam. 10:2

David said, "I will show kindness to Hanun, son of Nahash as his father showed kindness to me." And David sent his courtiers to comfort him over his father.

## Description of Violation

Torah law forbids seeking the peace of, or dealing kindly with Ammon and Moav. David seems to go out of his way to do something the Torah prohibits, without any mention in the narrative of any wrongdoing.

# Rabbinic Resolution

# (62) Tanhuma Pinehas: 3

ANC DI CLEE, DIC TREIC SP 120. S DIC CLET. 184 13/1 1134 144 24/1 1025... 13/2 1134 144 24/1 1025...

God said to David, "Will you transgress my word? I wrote, you shall not seek their peace (Dt. 23:7), and you show kindness to them?"...In the end he came unto disgrace....and unto war.

# Analysis of Rabbinic Resolution 🕟 🧎

No resolution is provided, not even the customary last resort,

### FOOTNOTES

- (1) A parallel passage can be found at Bamidbar Rabbah 21:6.
- (3) In medieval and later rabbinic literature, halakhic justification for David's action abound. See R. Eliezer of Metz אור אולי אס, ל 250, p. 226, and all commentaries to אור אס, פסף especially A.A. Schiff's אור אייאניג אור אייאניג
  - (99) If not really thought they were spies he should have killed them! Perhaps not did not really consider them spies, he was merely making sport of TIT's men to shame TIT. See also, below #103. It saw that TIT was deeply chagrined by the deed and prepared for war.
  - (100) The Assyrians also shamed their captives in this way. See ישעיהוכ: The Amonites were no strangers to making שיא פרק ייא of their enemy, recall שיא פרק ייא and their demands of the people of יבש גלעד.

- One has to wonder why this could only be settled by war. אמו would want no part of conquering the land of of עמון. See below footnote #106. Apparently, is using this as an opportunity to fight אווד. They are the ones to prepare first for war. אמון seeing this, makes a preemptive strike at עמון.
- See שמואלאי footnote #188. דוד's response is called (102)TON, not in the connotation of the word, which is usually rendered - לפנים משורת הדין. Rather, חסד here refers to repaying a good deed, such as in רותא:ח or to שמירת הברית as in שמות לד:ז The following note in this topic is taken from עוז מלך s עוז מלך (Chispin, 1994) pp 180-181. Still another interpretation of ינחש's דוד is cited by ילקוט מעם לועז in the name of the געל הרוקח, Elazar of Worms. The רוקח suggests that נחש saved אביגיל, who was a sister of שייב יו:כה (See שייב יו and דברי הימים א': ב:יו He subsequently raised her, and for this reason she is called אביגיל בת נחש. comment stands in contrast to אייל who say that this reference of נחש is really another name of ישי. below, chapter 17.

אמנם עיקר חסדו של דוד אינו במשמעות המקובלת היום, של טובה ומעשה "לפנים משורת הדין". אלא במובן של נאמנות ושמירת הברית: נצר חסד לאלפים בתמיך ואוריך לאיש חסידך... כי שמרו אמרתך ובריתך ינצרו<sup>הבו</sup>. הנאמנות לברית היא יסוד ובסיס לקיומו של כל משטר. הבא מטבעו לקבוע נורמות של נאמנות ומחויבות לחוק ולנושאיו, ועל-כן עליו לשמר בקנאות את הרציפות השלטונית ואת נאמנותם של בעלי-ברית.

אך אין זו חכמה שלטונית תועלתנית בלבד, אלא ערך מוחלט ומידה אלוקית שעל המלך להידבק בה ולנהוג על-פי הדרכתה, התורה היא תורת חסד, והקב"ה דרכו דרך החסד: עשה חסד<sup>רבי</sup>, נצר חסד<sup>יבי</sup>, רב חסד. שומר חסד<sup>יבי</sup>, ועוד ועוד גדול כוהב של גופלי חסדים שאין חוסין לא בצל כנפי הארץ ולא בצל כנפי השחר וכא בצל כנפי השמש ולא בצל כנפי הכרובים ולא בצל כנפי החיות. אלא בצלו של הסב"ה, הדא הוא דכתיב: מה יקר חסדך אלחים, ובני אדם בצל כנפיך יחסיון"

החסד. והחסד האכוסי, הוא הנושא המרכזי בספרו של דוד. ספר תהלים<sup>11</sup>. על ציר זר סיבב גם פרק פ"ט בתחדים<sup>12</sup>. הטרד את החסד האלוקי העולמי עם בחירת דוד

מקדי הן עולם אשירה לדר ודר אודיע אמונתך בפי, כי-אמרתי עולם חסד יבָנה שמים תכָן אמונתך בהם, כרָתי ברית לבחירי, נשבעתי לדוד

עבדי (ב-ד). אז דברת בחזון לחסידיך ותאמר: שויתי עזר על-גבור, הרימותי בחור מעם. מצאָתי דוד עבדי, בשמן קדשי משחתיו (כ-כא). ועל כך באה הברית וחסדי לא-אפיד מעמו ולא אשקר באמונתי (לד). משום כך ייזכר דוד לעולם כסמל הנאמנות: הטו אזנכם ולכו אלי, שמעו זתחי נפשכם, ואכרתה לכם ברית עולם, חסדי דוד הנא מנים 133.

- Abravanel suggests that since אוד didn't repay this ton to und himself, that this was simply a pretext for spying. Rashi and Radak refer to the אורה law prohibiting this type of gesture (See above, footnote #98). אווי advisors, considering that אווי wouldn't violate the תורה, saw אווי's actions as a facade and reacted accordingly.
- one side of the face. Of course this looked rather silly, but one has to wonder why they would have to wait for the shaven side to grow back. Why couldn't they simply shave off the side that remained? See Radak.

סקים המבישים: (ה) עד יצטת וקנכם . ולא אשר לנלח החצי - מעכה : לברם . להודיע כי סלך בני עמון וכולם חיו מבפנים פקום המבישים: (כ) עד אמחוק בנו ללא אנו לנו היא היצור המחום בנו לא היח מנשברים והנוברים האחר כן לא היח מנחגם לגלח חוקן ואפילו במספרים אלא ויצאו לערוך מלחמה ואלה בנו אדם הנשברים והנוברים השפה לבד אלא אם כן משום צער ואבר במן שאמר מנולחו זקן היו כשדה לערוך מלחמה עם ישראל גם כן ובאשר בא יואב וקרועי בנדים וחרפה היא גלוח חוקן אלא שנחני כן באלה והצבא עד פתה השער ויצאו בנו עמין היו לו בנו עמון הארצות אשר אנחני שב : יצמה. פיעל עימר מן הדניש וכן מבפנים ואדם שהיו בשדה מאחיר : (מ) בן היתה אליו פני המלחמה . אמר היתה על המלחמה ואף על פי שוכר פני וכמותו קשת נבורים חתים קול נגידים נחבאי ופין פני הנבורים שהם פי׳ הצבא והנבירים: (ה) ורחיב . פירושי וארם רחוב וארם פני הסוחסה שהידבים לפנים יכה"י ארי תקופי עלוהי עבדי

הארצות אשר אנתנו שב: יצמח. פועל עימר מן הדגיש יכן ושערך צמה ( () נכאשי. נתעכי כמי שיתעב חארם הרבר הנבאש: (ו) ואת כל הצבא הגבורים . כמי הגם המלחמה או צובא שוכר נוסר כסקים שנים: ומעכה. ארם מעכה אי מלך - קרבא: בחורי . בשו"א הבו"ה והוא כן הקלים ובחורי ישראל

- (105)Recall that יריחו was not to be rebuilt, יהושעו:כא. was rebuilt later in מלכים אי טו:לד. At this time, however, it was uninhabited, and TIT's men could wait there and be spared the shame of being seen in their condition.
- (106)prohibits Israel from conquering the land of אמון had already explained (שופטים יא: יב כו) that lands conquered from מואב and מואב were not taken directly from them (this was prohibited). Rather, they were taken from סיחון who had conquered these lands first (נמדבר כא:כו). Although these פסוקים refer to מואב, obviously יפתח means to include מואב in the equation.
- (107)Abravanel suggests that TIT did not want not to glorify in attracting 717 to war. Also, perhaps 717 felt the guilt of appearing to violate the command of ו:לא תדרוש לשלומם, דברים כג:ו

When אבשלום from his son אבשלום, a number of people are singled out to have assisted אבריס beyond the call of duty (ני:כוֹ). Among these people are ברזילי הגלעדי, whom דוד praised in his parting words to his son, whom דוד praised in his parting words to his son, arru because he repented from his earlier treatment of TIT.

## מורש מומור ג תהלים

ואימתי וידי דוד בא עד הראש [וגוי] (כה) והנה [לקראתו] חושי הארכי (בא לקראתו) מס מ (נ), (כם) ר' יהודה ור' נחמיה ורבנן, הד אמר למה נקרא שמו הושי הארכי, שהיה (ל) מארכי דוד, (לא) והד אמר שעל ידו נתכמסת מלכות בית דוד, (לב) והד אמר על שם עירו נקרא, וכיון שראה דוד שנתכמסה מלכותו, התחיל לומר מזמור, ואימתי היה כן, ייהי כבוא דוד מהנימה (ס'נ יו ס), (לנ) זה דיסמוס, ושובי בן נהש (מס), (לד) זה הנון בן נהש, ולמה נקרא שמו שוכי, רבי אומר שישב את יצרו לשעה, (לה) וחכמים אומרים שעשה תשובה ודאית, ומביר בן עמיאל מלא דבר וברולי הגלעדי מרונלים (מס מס), מיד התחילו מכבדין אותו, שנאמר משכב ושפות יבלי יוצר (מס מס מה), משכב (לו) אלו פלוקמיא מצעית, (לו) מפות אלו חביות של יין, וכלי יוצר שבאין (לה) מכית רמתה, והמים ושערים

(108A)

CULI, JACOB (c. 1685-1732), rabbi, editor, and initiator of an important series of \*Ladino Bible commentaries known as \*Me'Am Lo'ez. Born either in Jerusalem or Safed, Culi was descended on both sides from illustrious rabbimeal families. His father was the son of a Cretan rabbi of Spanish origin and his mother the daughter of R. Moses ibn \*Habib. Culi left Safed for Constantinople in order to publish his grandfather's writings. He completed his studies under R. Judah \*Rosanes (d. 1727), the chief rabbi of Constantinople, who appointed him dayyan as well as teacher of the community. After the death of Rosanes, Culi, who had by now published his grandfather's Shanmot ba-Arez (Constantinople, 1727) and Ezrat Nashim (ibid., 1731), the latter with two of his own responsa, was entrusted with the publication of the late chief rabbi's

works. Adding introductions and notes he edited Parashat Derakhim (ibid., 1728) and Mishneh la-Melekh (ibid., 1731).

As the author of the Me-1m Lo'ez on Genesis and a portion of Exodus, Culi was one of the founding fathers of Judeo-Spanish (i.e., Ladino) literature. In this work, which he began in 1730 and in which he hoped to cover the entire Bible, Culi sought to provide the Ladino-speaking Lyman with translations of appropriate traditional texts. The result was an elaborate encyclopedic commentary on the Bible in the Ladino language. It dealt with all aspects of Jewish life, and cited a host of important rabbinic sources.

The success of Culi's Me-Am Lo'ez among the Jews of Turkey and the Balkans was unparalleled and the whole series was republished many times. Culi left, in addition to the printed commentaries on Genesis and Exodus (as far as the portion Terumah; ibid., 1730–33), unpublished manuscripts of his work on other hiblical books. The publication of the Me-Am Lo'ez continued after his death perhaps in part on the basis of his manuscript material. There were at least six editions of Genesis and eight of Exodus. New editions in Hebrew and Ladino were being prepared and published in the 1960s (see \*Me'am Lo'ez).

The subsequent increase of translations from Hebrew into Ladino testifies to the great success of Culi's works and to the demand which they created. His halakhic work, Simanim li-Oraita, was never published.

(108B)

ELEAZAR BEN JUDAH OF WORMS (c. 1165 - c. 1230). scholar in the fields of halakhah, theology, and exegesis in medieval Germany. Eleazar was the last major scholar of the Hasidei Ashkenaz movement (see "Hasidei Ashkenaz). Born in Mainz, he traveled and studied in many of the centers of learning in Germany and northern France. He spent most of his life in Worms. Eleazar was a member of the \*Kalonymus family, one of the most important German-lewish families of that period. His father "Judah b. Kalonymus, one of the leading scholars of his generation, taught his son both halakhah and esoteric theology. \*Judah b. Samuel, he-Hasid ("the Pious"), the leading figure in the Hasidei Ashkenaz movement, to whom Eleazar was related, was, however, his main teacher in the latter field and R. Moses ha-Kohen and R. Eliezer of Metz were his most prominent teachers in halakhah. Eleazar witnessed and suffered personally from the new outburst of persecution of the Jews by the Crusaders at the end of the 12th and the beginning of the 13th century. On a number of occasions in his commentary on the prayers, one of his major works, he noted the events that befell Worms, especially during the persecutions that followed the fall of Jerusalem to Saladin. In one of these persecutions, Eleazar's wife, daughter, and son were murdered, and he was severely injured. This tragedy was described by him in detail both in a story and in a poem. His personal loss and the catastrophic situation in the Jewish communities in Germany explained his pessimistic outlook concerning the prospects of German Jewry. He felt that the German Jewry of his time was but a small remnant after the disasters of 1096 and the following years, and that this remnant was continually diminishing. He expressed this feeling in his introduction to the Sefer ha-Hokhmah ("Book of Wisdom"), which was written in 1217 after the death of Judah the Pious. He explained in this introduction that he felt compelled to put his knowledge into writing, since oral tradition was about to die out because of the deteriorating situation in Germany.

- (109) See footnote 98 whose source draws a commection between THT sending a peace delegation to Amon and the subsequent war, and the story that Continues in our chapter.

רט״י

שהמרו כמרה ג הם היו שהמרו כים סוף הם עלמם ההמרו במדבר לין: (שו) וידבר כושה אל ה' וגו'. להודע שכהן של לדיקים ס שכהנפטרין מן העולם מניהין לרכן זעוסקרי לכוי ללרכי לכור: לאשר. ממר לו השיבני ע אם אחה ממנה להם פרנם אם לאו: (שו) יפקר ה'. כיון בשמע משה שא"ל המקום חן נהלת ללפהד לבנותיו (במ"ר) חנור הגיע שעה פ בהתבע לרכי שיירשו בני את גדולתי. א"ל הקכ"ה לא כך עלתה במחשבה לפני. כדאי הוא יהושע ליטול שכר שמושו שלא מש צ מתוך הההל. ווהושאמר שלמה (משלי בו) נולר תאנה יאכל פריה: ארהי הרוחות. למה נאמר ק אמר לפניו רכש"ע גלוי וידוע לפניך דעתו של כל אחד ואחד ואינן דומין זה לוה מנה עליהם מנהיג שיהא סובל כל

וחסד וחינן דותין זה כוה מנה עלים מכורם. לא כדרך מלכי האומות ביושבים בבתיהם ותשלחין את חיילותיהם אחד ואחד לפי דעתו: (יו) אשר יצא לפניהם. לא כדרך מלכי האומות ביושבים בבתיהם ותשלחין את חיילותיהם למלחמה אלא כמו שעשיתי אני שלאמתר כביהון ועוג שנא' (במדבר כא) אל תירא אותו. וכדרך שעשה יהושע שנא' למלחמה אלא ובא לפניהם. יונא (יהושע ה) וילך יהושע אליו ויהמר לו הלנו אתר ונו'. וכן בדוד הוא אומר (ש"א יה) כי הוא יולא וכא לפניהם. יונא בראש ונכנם בראש ונכנם בראשר יוציאם. כוכיותיו: ואשר יביאם. בוכיותיו, ד"א ואשר יביאם שלא תעשה לו ד

## יא (א) ויהי לתשובת השנה, יומו שע"י שישב המלך בביתו ולא הלך בענקו

לחום מלחמת הי בא מצשה זו לידו. ולכל תאמר שהיה יגע ורפה ידים ממלחמה הקודמת. אמר שהיה לתשובת השובה, ולכל תחשוב שלא היה עת ראוי לצאת מפני הקור והגשם אמר לעת צאת המלכים, כי היה בחדש סיון שכל מלכי ארץ יוצאים ופניהם בקרב, ולכל תאמר שהיתה מלחמה קסנה שאין כבוד המלך לצאת בה בעצמו, אמר כי

- (111) שמואלאי footnote #138 is recorded below.
- To this day, when a man goes to war, he gives his wife a (138)conditional divorce document to protect her from possibly becoming an עגונה after the war. If a man is missing in action, the wife may never remarry until positive proof is given of his death. According to the above practice, the man stipulates that if he doesn't return from battle within a reasonable agreed-upon time after the war, the wife is considered divorced from the time he left, or the time she receives the document. Chazal derive that this was an ancient practice from our פטוק. The ערובה that דוד was taking from the men was the divorce document, and this will come up in ש"ב פרק י"א. The following source is cited in this regard.

## KETHUBOTH

96

\*כל היוצא למלחמת בית הוד גמ כריתות כיתב לאשתו דכתיב "ואת אחוך תפקד לשונים ואת ערובתם תקח מאי ואת ערובתם תקח חגי רב יוסף דברים המעורבין בינו לבינה

Everyone who goes out into the war of the House of David writes for his wife a deed of divorce. It for it is written, And to thy brethren shalt thou bring greetings, and take their pledge. 16 What [is the meaning of], and take their pledge? R. Joseph learnt: Things which are pledged between him and her.

- (112) Rashi explains that it refers to the time when kings gather for war, and this is evident from the context. Rashi says that kings do this in the month of Sivan for a few reasons. For one, the roads are easily traveled for chariots. Also, the fields are lush with vegetation for the horses to eat so that they can be strong for battle.
- (113) אוד appears to be asleep by day. The Talmud
  Sanhedrin 107a indicates that אוד intentionally did
  this to ward off the איש האיש האיש האיש האיש בשת however, sees
  this in a negative light, comparing this nap to that
  of איש בא איש בשת See above footnote #34. Isaac
  Acosta (d. 1728) wrote a commentary to נביאים ראשונים in
  Spanish, which is often quoted in אילקוט מעם לועו האיש שווילים. He
  states that איש בא justified in his daytime nap
  because he would stay awake all night singing
  praises to Hashem as is indicated in the source
  below, Berachot 3B.

1074

SANHEDEIN

אמר רב לעולם אל יביא אדם עצמו לידי
גסיון שהרי דוד מלך ישראל הביא עצמו
לידי נסיון ונכשל אמר לפניו רבש"ע מפני
מה אומרים אלהי אברהם אלהי יצחק ואלהי
יעקב ואין אומרים אלהי דוד אמר אינהי
מינמו לי ואת לא מינסית לי אמר לפניו
רבש"ע ברנני ונסני שנאמר "בדנני ה' ונסני
וגר' אמר מינסנא לך ועבידנא מילתא
בהדך דלדידהו לא הודעתינהו ואילו אנא
קא מודענא לך דמנסינא לך בדבר ערוה
מיר "ויהי לעת הערב ויקם דוד מעל משכבו
מיר "ויהי לעת הערב ויקם דוד מעל משכבו
ונו" אמר רב יהודה שהפך משכבו של
לילה למשכבו של יום ונתעלמה ממנו
הלכה "אבר קמן יש באדם משביעו רעב

He said unto Him, 'Sovereign of the Universe! Why do we say [in prayer] "The God of Abraham, the God of Isaac, and the God of Jacob," but not the God of David? He replied. They were tried by me, but thou wast not.' Then, replied he, 'Sovereign of the Universe, examine and try me'—as it is written, Examine me, O Lord, and try me.' He answered 'I will test thee, and yet grant thee a special privilege; for I did not inform them [of the nature of their trial beforehand], yet, I inform thee that I will try thee in a matter of adultery.' Straightway, And it came to pass in an eveningtide, that David arose from off his bed etc.' R. Johanan said: He changed his night couch to a day couch, but he forgot the halachah: there is a small organ in man which satisfies him in his hunger but makes him hunger when satisfied."

(4) I.e., he cohabited by day instead of night, that he might be free from desire by day. (5) With regard to human passion, 'the appetite grows by what it feeds on'.

### BERAKOTH

36

ודוד בפלגא דליליא הוה קאי מאורתא הוה קאי מאורתא הוה קאי דכתיב "קדמתי בנשף ואשועה וממאי דהאי נשף אורתא הוא דכתיב "בנשף בערב יום באישון לילה ואפילה אמר רב אושעיא אמר רבי אוא הכי קאמר (דוד) מעולם לא עבר עלי חצות לילה בשינה. רבי זירא אמר עד חצות לילה היה מתנמנם \*כסוס מכאן ואילך היה מתגבר כארי רב אשי אמר עד חצות לילה היה עוסק בדברי תורה מכאן ואילך בשירות ותשברות.

כנור היה תלוי למעלה מממתו של דור וכיון שהגיע חצות לילה בא רוח צפונית ונושבת בו ומנגן מאליו מיד היה עומר ועומק בתורה עד שעלה עמוד השחר

R. Oshaia, in the name of R. Aha, replies: David said: Midnight never passed me by in my sleep. R. Zera says: Till midnight he used to slumber like a horse, from thence on he rose with the energy of a lion. R. Ashi says: Till midnight he studied the Torah, from thence on he recited songs and praises.

A harp was hanging above David's bed. As soon as midnight arrived, a North wind came and blew upon it and it played of itself. He arose immediately and studied the Torah till the break of dawn.

(114) אישר התניך palace overlooked the valley below. According to Chazal, Sanhedrin 107a, בת שבע was preparing her hair for immersion in the app behind a screen. The screen fell and דוד noticed her. See the מדרש cited below from אישר התניך.

בת שבע היתה חופפת ראשת מאחורי כוורת, בא השטן ונראה לו לדוד כצפור, זרק בה חץ ונשברה הכוורת ונתגלתה בת שבע וראה דוד סנהדרין קז.

- רוחצת here is synonymous with טובלת, meaning that בת was going to the מקוה. This is evident from פסוק מסוק מסוק to the מקוה דו. The roots מלכים and רחץ are synonymous also at מלכים מכילה. The roots ביה:, יד also, often refers to רחיצה as in ביה:, יוקראטו:יג as in ויקראטו:יג
- (116) According to Malbim, THT wanted to know if she was married, and if so, if her husband was at war, having granted her a divorce document.
- עמואלב, בת שבע was apparently a well known person. Her father, סנהדרין סט:), the son of טו:יב advisor. See אוריה שמואלב, כג:לד advisor. See טו:יב אחיתופל husband אוריה was a well known man in his own right, as one of דוד's top generals. See שמואלבי כג:לט.
- See a collection of אוריה on אוריה below, from אישי התנייך.

אוריה החתי שישב בחת קרושין עו:
אוריה החתי שישב בחת קרושין עו:
אוריה החתי מורד במלכות היה שבת נו:
"את אוריה החתי הכית בחרב (שמואל־ב יב, ט)
שהיה לך לדונו בסנהדרין ולא דנתו שם
לא מנה עוד שבעה עשר גבוריו כל שלשים ושבע,
לא מנה עוד שבעה עשר אלא כיון
הימים ואתה מוצא עוד שבעה עשר אלא כיון
שהגיע אל אוריה החתי מיד "ויוסף אף ה' לחרות"
(שמואל־ב כד, א) פס"ר יא, מב
כתיב "אוריה" וכתיב "אוריהו" שמי תתום התוכו

# שוּרְיָה הַחְתִּי – Uriah the Hittite

[First husband of Bath-sheba, general in David's army] (II Samuel 11:3) ☐ Uriah [was called a] Hittite because he dwelled in Heth (Kiddushin 76b). ☐ Uriah the Hittite rebelled against the king [by referring to Joab as "my master" in David's presence; or by refusing to obey David's command to return home] (Shabbos 56a, Rashi and Tosafos). ☐ Nathan said to David . . . "Uriah the Hittite you have smitten with the sword (II Samuel 12:9). You should have tried him in court, but you did not" (Shabbos 56a). ☐ When David came to count his mighty men, thirty-seven in all (II Samuel 23:39), he did not count the seventeen listed in Chronicles, because when he came to Uriah the Hittite, immediately the anger of Hashem was kindled again (ibid. 24:1) (Pesikta Rabbasi 11:42). □ Scripture spells [his name] Uriah (אורְיָה) and Uriahu (אוּרַיִּהוּ) |both of which end with the letters of God's name]. God's Name is sealed in [his name, to testify) that he never consorted with Bath-sheba (Zohar 1:8b).

This will obviously cause a problem considering the fact that אוריה's husband is at war. If אוריה returns from war with everyone else this act will retroactively be considered adulterous. If אוריה dies at war, אוריה will have been considered an unmarried woman at the time of her encounter with אוריה. (See Rashi v. 15). See however, Tosafot Shabbos 56a בוא מציעא, גיט 59a הווי which posits the opinion that בת שבע would be considered a married woman in the interim (between the time and

the time of his death). Also, according to the opinion that the divorce was conditional, one would be hard pressed to explain why דוד would send אוריה This is the last thing 717 should want to do, regardless of his intentions (see Rashi v.6). אוריה's return home in the midst of war would certainly make THT's act adulterous and would set a new date for a conditional divorce. Because of these problems, Rabbeinu Tam suggests that the divorce was not conditional but complete at the time left home, with the intention of a remarriage upon אוריה's return. This is apparently the information 717 sought in v.3 (see footnote 116). The problem at hand could have been obviated by בת שבע drinking a potion (which was available at that time) which would abort the baby. Notice the utter aversion to such a resolution.

נו

שבת

בני כריחות כוחב לחשתו . פרש" על תנאי שאם ימוח במלחמה סהא מגורשת מעכשיו ולריך לומר לפירושו דאף על גב דאוריה בא מן המלחמה החכאי היה שאם לא ישוב בסוף המלחמה שיהא גט אך קשה דחכן במי שאחזו (ניטין דף עג. ושם) מה היא באותן הימים רבי יהודה אומר הרי היא כאשח איש לכל דבריה ואם כן לרי יהודה היתה אשת איש גמורה ונראה לר"ת שהיה מגרשה לגמרי בלא שום חנאי והא דאמריכן בהוהב (ב"מ דף נם. ושם) מוטב שיבעול אדם ספק אשת איש ואל ילבין פני חבירו ברבים מנלן מדוד קרי לה ספק אשח איש לפי שהיו מגרשים בלנעה והעולם סבורים שהיא אשת איש:

בודן לו לאדם שיבא על ספק אשת איש כו' . נקם הכי משום דבת שבע ספק אשת איש הויא ופי' בקונטרם משום דכל היולא למלחמת בית דוד כותב גם לאשתו ע"מ שאם ימות יגרשנה ולא תיזקק ליבם וכל אותם הימים היא ספק מגורשת וק' לר"ת

דח"כ אין זה כל היולא אלא דוקא שיש להם אחין ואין. להם בנים מיהו בקונטרם לאו דוקא נקט יבם אלא שלא תתעגן ועוד קשה לר"ת דאמר במסכת שבח (ד' נוי ושם ד"ה גם) כל האומר דוד חטא איט אלא טועה אמאי והא חזר אוריה מן המלחמה אח"כ ומיהו יש לדחות שהיו מתנין אם לא יחזור בסוף המלחמה ועוד קשה דתניא בפ' מי שאחזו (ניסין דף ענ. ושס: ד"ה אמר) מה היא באותן הימים רבי יהודה אומר הרי היא כאשת איש לכל דבריה ר' יוסי אומר מגורשת ואינה מנורשת ואפילו לרבי יוםי חטא דוד דאינה מגורשת ודאי וכ"ת דהתם בלא אמר מעכשיו דמוקי לה בגמרא באומר מעת שאני בעולם כלומר שעה אתת קודם מיחתי ובמלחמת [בית] דוד היו כותבים מהיום הא קחני בהריא בתוספחא" מהיום אם מתי הימים שבינתים רבי יהודה אומר היא כאשת איש ומתני' דמי שאחזו (שם) נמי מוכח דאמר מהיום דאדלעיל מיניה קאי והא דאמר בנתרא באותר מעת שאני בעולם מפ׳ ר"ת ור"ח דפירושו נעשה כאומר מעת שהוא בעולם משום כיון דאמר אם מתי מתכוין לרחק הגרושין כמו שיוכל ואיט רולה שתחגרש עד סמוך למיתתו והא דקאמר מהיום להראות שהוא רונה שיחולו גרושין ("מהיום) ומפ' ר"ת דבמלחמת בית דוד היו מגרשין לגמרי בלא שום תנאי אלא היו עושין הדבר בלנעה כדי שלא יהו קופלין על נשוחיהן לטשאן לכך קרו להו ספק אשת איש ולכל הפ" קשה דחפילו בא על אשת איש ודאי טוב ממלבין מדקאמר דוד הבא של אשת איש מיתתו בחנק ויש לו חלק , לעולם הבאאבל מלבין כו' :

אוריה would not wonder why he is being called home.

After all, he is one of אוריה top generals. It is not unusual for a general to be called to report to the king in the midst of battle. Notice that אוריה is sent through יואב.

- (121) According to Rashi, אוריה splan is to have אוריה spend time with his wife so that he would think that he is the father of the child she is carrying. She is obviously still very early in the pregnancy.
- (122) See below note 124 regarding אוריה's refusal and the concept of מורד במלכות.
- (123) אוריה is at war, where the תורה allows the fighters the liberty of אוריה. And yet אוריה. And yet אוריה פגרכינא). And yet אוריה פגרכינא exercises self control with his own wife, while דוד didn't.
- אוריה, by not listening to אוריה. This carries, according to the Talmud, the death penalty. See יהושע פרק אי, footnote 3 whose source is cited below. There are 2 opinions cited on the page of פוע למרא for אוריה rebellion, one in the אבת נו: and one in Tosafos, below. Thus אוריה had the right to take תוספות-דייה מורד, קידושין מג slife. (See also אוריה).

ן כָּל־הַמּוֹרֵד בְּּמָלֶךְ יִשְּׁרָאֵל – יַשׁ לְפָּלֶךְ רְשׁוּת לְהָרְגוֹ. אֲפְלֹּּוּ בְּלֹּהְנִי וְלֹא הָלְבְּיֹּ, אֲפְלֹּוּ בְּלֹּהְנִי וְלֹא הָלְבְּיֹּ, אוֹ לְּלֹא יַבְּא מְבִּיתוֹ וְיָבָאיֹי – חֵיָב מְיֹתָה, וְאָם רָבְּה לְהָרְגוֹ יִהְרֵגוֹ שְׁנְצֵא מְבִּיתוֹ וְיָבָאיִי שִׁ אֲשְׁר־יַבְּרָה אָת־בִּיךְ יִיבִּיִרְ יִיבְּירָה אָת־בִּיְבְּיֹךְ וֹשׁוּת לְהָרְגוֹ, שְׁנָבְּיֹ אָת הַמְּלֶבְּ אוֹ הַמְחָרְפוֹּ יַשׁ לְפָּלֶךְ רְשׁוּת לְהַרוֹג אָנָּא בְּפִיףְ בָּלְרְדִיי. פְּשִׁקִיר בְּוֹלְהִיּוֹ לְכְבּוֹדוֹו. אֲבָל לֹא יַפְּקִיר לְּהַבּוֹת בְּשׁוֹמִין יִי לְכְבּוֹדוֹו. אֲבָל לֹא יַפְּקִיר מְמִלְוֹיִי וְמִם הִפְּקִיר – הַרִי זָה גָּוַלִיי.

ט המְבַפּל גְּזַרֵת הַפְּלֶּךְ בִּשְׁכִיל שְׁנִּתְצַפַּק בְּמִּצְוֹת, אֲפְלוּ כְּמְצָּוָת קַלָּה – הַרִי זָה פָּטוֹר ּ. דִּבְרֵי הָרַב – וְדְבְּרִי הָפֶּבֶּד יּבּ – דְּבְרֵי הָרַב קוֹדְסִין ִיי, וְאֵין צְּרִיךְ לוֹמֵר אָם נָזַר הַפָּלֶךְ לְבַפַּל מִצְה – שָׁאֵין שׁוֹמְצִין לוֹם.

ווט כש דבוע

במטא ססלתו דוד להתיק את אים יתוה טיותר כן המנד אסר ינודי (סכתליב כ, ה), ורצה יתאב לדתו כפורד בכלטת. כמבאר בסנתדרין כט. א וכן כציע סאוריה הדתי נהסב כפורד בכלטת. כמום סאפר לו דודו וד לכיתך וחדן רגליף, הוא מיאן, כטניב (שם יא. יא) טיאבר אוריה אל דה. השון ויסואל ויתהה יוסבים בסטת. חמי אבא אל ביתי לאטל ולסונותי, וכל הו נתחיב מיתה, כפבואר בקרוסין בנ. א ובתחי שם ריתו מודד בכלטת.

(לד) כהקסה שמקי כן גרא (מלכיםרא כ לוג (מם שם. זו ובשמאלים כה ה ובירושלמי כנהי פים. היג אמרו: כל הפקלל כלנות כית רוד חיים מיההי. (נח ירושי שם פיז. היא. וכך למון המזים (מלכיםוא מ. זו) נאשבק לו מה לאמור אם אמיתן בתרבי, הושה לקיל הלי מותי פירה חים ופיית. היו ובבאונט שם. זראה בזותר פי בשפטים קנ. כ. הפקסה: וכי שמעל מפש היה, שדור נפסף לו שלא ימיתנו בתרב. מכלל שבועות או בהגים כן ימיתנו ומתוך שם קפיי דרך הנפתר. (לד)-כמתום (דם יב. יא) אבי יסר אתכם בשוטיםי עליו כל ישראל. אכל אם קם אים לפלוך כודות ומהוקה אין חיבים לשמת עליה המסורה אן פין אינו נקרא מודד במלמת.

.

שבת

1)

יאתו הרגת בררכ בני עמון \*מה הרב בני עמון אי אתה נענש עליו אף אוריה הרתי אי אתה נענש עליו מאי מעפא ימורד במלכות זהוה ראמר ליה "וארוני יואב ועבדי ארוני על פני השרה

And thou hast slain him with the sword of the children of Ammon: 1 just as thou art not [to be] punished for the sword of the Ammonites, so art thou not [to be] punished for [the death of] Uriah the Hittite. What is the reason? He was rebellious against royal authority, saying to him, and my lord Joab, and the servants of my lord, are encamped in the open field [etc].

ומחן ולהפקירו ולוכות כן לצופה (לס) כמקשת כרם נבות היוורצאלי, שאמאב רמה להפקירו ולוכות כן לצופה (לס) כמקשת כרם נבות היוורצאלי, שאמאב רמה להפקירו למוכתה הנביא קובל: עבה אמר זו הרצחת וגם יושתי נסס כא יס). וחשות הלי מילה פית הריג עולך כלקת חצר או שדה של אחד ככני המרינת כלא בדיים מחקק חני זה גולן... כללו של דבר... כל שיקת כאים זה כלבה כלא כדת הידוקה לכל, אלא המם את זה, הרי זה גולי. כמו כמביע בקביא כן יותר, כהולן להוקיק את אומי יהודה. במצות הפלך דווי עייתר מן הביקדי בכבאליב כ, ה) — אמרו חבפיע (סנתרי מם, א): הלך וכנוא פוסף כליבוד בסבה, ולא רצה לכשלם מלימודם, אמר: כתוב, עכל איס אסר יכודה את פרך, וכצרם יובר, יכל אפילו לרברי תורה: תלמוד לומר: עלי האסך ומכנים לה ומים האוך המא עבוד, ומנן לכול הביי תורה אין שוכקין לה (מאן הקבית ומם) הפלף, שהוא עבוד, ומנן לכול הלי התלבוד כם כם, א נסף כבם הבלך חדם בכבוד הפקום, והכות לכיל הלי החיר.

דאכור ליה ואדוני יואב. פרש"י
דמורד במלכות הוה משום
דקאמר ואדוני יואב "ואין נראה
דאין זה מורד שלא היה בלבו להמלים
ולקרותו מלך אלא כמו שפירש רביע
מאיר דהוי מורד משום דבסיפא
דקרא כחיב ואני אבא אל ביתי לאטל
ולשחות ולשכב עם אשתי ונו' שדוד
אמר לו לעשות ולא רלה לעשות:

בזרך במלכוח הוה דקאמר ליה ואדוני יואב בפני המלך דוד ולא
דמורד היה מהא דקאמר אדוני יואב בפני המלך דוד ולא
נהירא "שהרי יואב לא היה מורד במלכוח ואומר רביט מאיר אביו
של ר"ח מה שאמר לו דוד שילך לביחו לאכול ולשחות והוא מיאן
בדבר כדכתיב כל עבדי אדוני על
פני השדה חונים ואני אבא אל ביחי
לאכול וגו' בתמיה ולא היה לו לסרב
ו"מ דהמרד היה שהקדים לומר
אדוני זאב הידם המלך דוד":

- (125) אוד's original plan at verse 8 did not succeed. (See note 121). This is the only other recourse, and to immediately marry בת שבע, as אוד will do at the end of the page. (See note 133).
- (126) ייאג knowledge of this episode will give him much power in אודי kingdom.
- יואב tells the messenger to report the events of war in a way which would deflect attention away from the loss of a general, by mentioning him last. (See עצודת דוד v. 21). As it turns out דוד did not demonstrate any anger and the messenger took it upon himself to speak of אוריה's death without any delay (See אוריה v. 24).
- implies that we can't lose hope because a general died, for the sword knows not who it kills. By responding this way, דוד demonstrates that he is most concerned with אוריה loss. This is of course what דוד wanted in the first place, but hidden from the messenger.

- (129) ויעבר האבל implies that דוד married her almost immediately. See below footnote 133.
- (130) Abravanel suggests that this implies that it was <u>not</u> evil in the eyes of בניישראל for they did not know of it.
- We learn from שמואל איכא: ה-ו that no man should have any connection with the משכן if they have had relations with a woman. Since the ארון is at war it would be halakhically improper to draw near to it after being with one's wife.
- ירושלמי שקלים ו:א there were 2 ארונות. See there were 2 ארונות. See footnotes 30 and 33 which can apply here as well. בני עלי were punished for taking the wrong ארון.
- The הלכה requires a woman to wait at least 3 months after the death of or divorce from her husband.

  This is to insure the unquestioned discernment of a child she may have (hence the term הבחנה, as in photoiously must take בת שבע immediately because she is already carrying his child and will give birth in the eyes of the people to a slightly premature baby. This הלכה is found in a ינמות משנה משנה and is codified at הלכה מון ערוך אבן העזר ענא.

משנה מ

הַנְבָמָה לא הַחַלּץ, וְלֹּא תִתְיַבֵּם, עַד שְׁיֶשׁ לָּה שְׁלֹּשָׁה חֲדָשִׁים. וְכֵן כָּלֹּ שְׁאָר הַנְּשִׁים לֹּא יִתְאָרְסוּ, וְלֹּא יִנְשְׁאוּ, עַד שֶׁיִהִיוּ לָּהֶן שְׁלֹשָׁה חֲדָשִים. אֶחָד בְּתוּלּוֹת וְאֶחָד בְּעִילּוֹת, אֶחָד גְרוּשׁוֹת וְאֶחָד אַלְּמְנוֹת אֶחָד נְשׁוּאוֹת וְאֶחָד אֲרוּסוֹת. רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר: הַנְּשׁוּאוֹת יִתְאָרְסוּ, וְהָאֲרוּסוֹת יִנְשְׁאוּ, חוּץ מְן הַבְּירוֹסוֹת שֶׁבִּיהוּדָה, מִפְּנֵי שְׁלְּבּוֹ גַּס בָּה. רַבִּי יוֹמֵי אוֹמֵר: כָּל הַנְשִׁים יִתְאָרְסוּ, חוּץ מְן הָאַלְּמָנָה, מִפְּנֵי הַאָבוּל.

### באור משנה יי

היכמה לא תהלוץ, ולא תתייכם, עד שיש לה שלשה הדשים שמא עד שיעברו עליה שלשה חדשים מיום מיתת בעלה. שחוששים שמא מעוברת היא ממנו ותלד וולד של קיימא. ונמצאת אסורה ליבם משום אשת אח שלא במקום מצווה, וכל שאינה עולה לייבום אינה עולה לחליצה. כמו שהבאנו הטעם בפתיחת למסכתנו: וצריכה היא להמתין שלשה הדשים, לפי שרוב נשים עוברן ניכר אהרי שלשת חדשי הריון. וכן כל שאר הנשים — שמתו בעליהן, או שנתגרשו מהן, לא יתארסו, ולא ינשאו, עד שיהיו להן שלשה הדשים — מיום שנתאלמנו או נתגרשו, כדי שיוודע אם היא מעוברת או אינה מעוברת, להבחין בין הזרע של הבעל תראשון לזרע של השני, שלא יהיה הוולד ספק בן תשעה חדשים לראשון ספק בן שבעה לשני: ובגמרא סמכו זה על הכתוב (בראשית יז, ז): "והקימותי את בריתי ביני ובינך... להיות לך לראלהים וקזרעך אחריך", ופירש רש"י:

סאין הככינה כורה אלא על הוודאים. שורעו כיוהם אחריו. אחד בתילות ואחד בעילות אחד גרשות ואחד אלשנות אחד נשואות ואחד ארוסות – בגמרא מבואר: בין בתולות, היינו שנתגרשו או שנתאלפנו מן האירוסין, ובין בעולות, היינו שנתגרשו או שועברן שועברן כן הגישואין, כולן לא יתארסו ולא יינשאו עד שיעברן שלכה הדכים, כגזרן חכמים בארוסות משום נכואות ובאירוסין מכנם ניסואין. ושלשה חדשים אלו שצריכות להמתין היינו תשעים יום חוץ מיום שמת בו בעלה או שנתגרשה בו וחוץ מיום שנתארסה בו (גמרא: רמב"ם). רבו יהורה אומר: הנשואות יתארטו – נשים שנתאלמנו או נתגרשו מן הנישואין מותחות להתארם כיד. ואין הן צריכות להמתין שלשה חדשים אלא לנישואין, והארובות ינשאו 🗕 זאלו שנתאלמנו או נתגרשו מן האירוסין מותרות להינשא מיך, שהרי אין הן מעוברות. שלדעת רבי יהודה אין גוזרים לא אירוסין משום נישואין ולא בארוסות משום נשואות, הוין מן הארוסות שביהודה ... שאם נתאלמנו או נתגרשו לא יינשאו עד שלשה חדשים, הואיל והין נוהגים כם לתת לארום להתייחד עם ארוסתו, מפני שובי גם בה ... שרגול בארוסתו ואינו בוש מפניה זיש חשש שכא בא עליה. לכן יובי אומר: כז הנשים ותארסו – רבי יוסי סובר כרבי יהודה. שכל הנשים מותרות להתארם מיד. הוץ מן האלמנה – שאסור לה להתארם תוך שלוטים יום למיתת בעלה (ברייתא בנחרא), מפני האיבול - כדי שתתאבל על מות בעלה. שכן אם תתארם תוך שלושים יום, תבטל אבלותה ואין הלכה לא כרבי יהודה ולא כרבי יוסי אלא כתוא קחא.

# הלכות גירושין פי"א

יה יכל אשה שנתנרשה או שנתאלמנה הרי זו לא תנשא ולא

תתארם עד שתמתין תשעים יום חוץ מיום שנתגרשה או שמת בעלה בו וחוץ מיום שנתארסה בו. כדי שיודע אם היא מעוברת או אינה מעוברת להבחין בין זרעו של ראשון לזרעו \* של שני:

- (134) See above footnote 124.
- (135) If אוריה gave a conditional divorce, his subsequent death made בתשבע to be considered divorced from the day he left. If he gave a complete divorce, as Rabbenu Tam suggests (See above footnote 119), she surely would not have to mourn אוריה. Even under a conditional divorce mourning is not incumbent upon her. Therefore we must understand וועבר האבל to refer to a voluntary period of mourning took upon herself.
- (136) The following article is from Encyclopedia Judaica.

ACOSTA, ISAAC (Yhsak; d. 1728), French Sephardi rabbi. Probably a native of Amsterdam, Acosta became hazzan of the Jewish community of Peyrehorade, near Bayonne, formed by Marrano fugitives from the Iberian Peninsula. His Historia Sacra Real (1691), dedicated to the wardens of the community, is one of the earliest manifestations of Judaism in this place. Later (apparently after an interlude in Biarritz) he succeeded R. Hayyim de Mercado as hakham at Bayonne, where he composed his handbook for the administration of the last rites to the dying, Vía de Salvación (1709; reprinted by M. Kaplan, Bayonne, 1874), and his major work, Conjeturas Sagradas (Leyden, 1722), a commentary in Spanish on the Early Prophets, based on the classical Hebrew commentators and the Midrash.

Bibliography: Kayserling, Bibl, 8 (and Da Silva Rosa's additions, 4); M. Schwab, *Inscriptions Hébraiques de la France* (1904), 375-7; Gross, Gal Jud, 93; Loeb, in: REJ, 22 (1891), 111. {C.R.1

One of the main tasks of a פרשן is to determine what a says and why it says it in any extraneous or verbose manner. the task continues with an explanation of all extra material.

דוד - עשיר (138) אוריה - רש בת שבע - כבש

Surely the punishment for stealing sheep is not (139)death. See Rabbinic Reflections, Chapter 31, below. In addition, חזייל point to the irony of אייל fourfold pronouncement with the loss of four children of his This source is scattered throughout יחזייל's sources. In all of them, this baby, Amnon and Avshalom are three of the four children. In some sources Tamar is the fourth and in others Adoniyahu is the fourth. Those who favor Tamar as the fourth do so because what happened to her occurred in 'm's lifetime, as opposed to Adoniyahu, who died after Those who prefer Adoniyahu as the fourth do so because Tamar didn't die, but Adoniyahu did. event, this source concentrates on mi's pronouncement of fourfold punishment, not the stricter death pronouncement.

# Violation Relating to the Punishment for Stealing and Slaughtering Sheep

# Torah

# Ex. 21:37

When a man steals an ox or a sheep, and slaughters it or sells it, he shall pay five oxen for the ox, and four sheep for the sheep.

# Prophets

# II Sam. 12:4-6

One day a traveler came to the rich man, but he was loath to take anything from his own flocks or herds to prepare a meal for the guest who had come to him; so he took the poor man's lamb and prepared it for the man who had come to him. David flew into a rage against the man, and said to Nathan, "As the Lord lives, the man who did this deserves to die. He shall pay for the lamb four times over, because he did such a thing and showed no pity."

# Description of Violation

David reflects some knowledge of Torah law of stealing and slaughtering sheep by demanding the fourfold restitution. However, the Torah does not consider this a capital offense. The execution of David's ruling would have violated Torah law. How can David's actions be explained?

# Rabbinic Resolution

No rabbinic resolution could be found which addresses David's stringent ruling. Had this been a real case and this ruling been executed, it would have been a miscarriage of justice and a violation of Torah law. Thus, the violation is ignored.

- (1) According to rabbinic law, when a capital punishment as well as a monetary punishment are incumbent on a person for the same crime, the lesser punishment, the monetary one, is dropped. See b Ketuboth 30b. David violates this law. In general, rabbinic literature seeks to resolve not only Torah violations by righteous biblical characters, but rabbinic violations as well. This study however, deals only with violations of Torah law.
- (2) Post-rabbinic resolutions to David's overly stringent ruling include the following Rashi and Yosef Kara to Sam. 12:5 explain that David never meant for the sheep-stealer to die. "الله المناقبة الم

- (140) בת שבע sin involved two issues. (1) Taking בת שבע (2)
  Sending אוריה to his death. Even as אוריה explain that
  the story is not to be understood according to its
  plain פשט without background information (a divorce,
  misself acknowledges guilt (v.13).
- (141) TM's punishment as well will involve two
  issues, (1) Internal strife (2) Fear of the sword.
  The breaking of a home and the ensuing violence
  would be returned to TMT. The ensuing stories from
  the very next chapter on, point in this direction.
- Please note the following passage from the commentary of שמשון ופאל היוש to the Torah, from בראשית. Even the greatest of our Biblical characters had moral lapses. Their true greatness lies in their ability to recognize that lapse and after proper repentance carry on their great contribution in forming the Israelite nation. This is what separated זוד from שאול as the comment from תשובות חכמי below indicates.

Perhaps the most familiar Rabbinic statement on the story of דורובת שבע stems from the Talmudic discourse on :כל האומר דוד חטא אינו אלא טועה - שבת נו: A glance at this (especially in's statement) and other Talmudic statements on the subject seems to prove that our rabbis did not mean to fully absolve TMT of guilt in the story. יומא כו: both admit guilt by TIT's own admission, which seems to be the plain meaning of the source from סנהדרץ קזי below. In that source Hashem assures 717 that his enemies will not be able to get the best of him as a result of his Indeed the תניך itself is endowed lapse with בת שבע. with the information to at least absolve TIT of adultery and sending an innocent man to his death. 11:4 points out that בתשבע was not a נדה at the time in sent for her. If she were a married woman though, איז would be the least of her problems. reason why the תניך stresses ווה here is because, as the Talmud says, she was not technically married. Indeed מלכים אי טו:ה indicates that דוד did no wrong with . בת שבע

However, the Talmud in סנהדרץ continues that אוד was interested in blotting out the story from the Bible altogether. This, Hashem did not allow. The world must learn from אוד's mistake and how he reacted to it, which is the message of אודר מוייל below.

With this in mind, the best way to teach the story of דוד ובת שבע is to complement it with a תהלים in תהלים that addresses 717's own reaction to this very chapter. פרקניא must be taught alongside this story. The simple פשט will suffice and the הדייק of מירושים and to פסוקוי and פסוקוי are essential. that in our times of need, sorrow, joy and gladness His soothing words help lift our we turn to דוד המלך. hearts and eyes to heaven to carefully place our own words before Hashem. And even when we can't find the words, דוד המלך is always there ready to fill in. we need not totally whitewash דוד from the תניך story to maintain this picture of a man who is the father and founder of a dynasty, and whose descendant will redeem a world of strife and bring peace to the world, במהרה בימינו.

# Shimshon Refael Hirsch

### CHAPTER XXVII

V. 1 As repeatedly remarked, we follow the opinion of our sages, and do not consider it our task to be apologists for our great men and women, just as the Word of God, the Torah itself never refrains from informing us of their errors and weaknesses. If Rebecca brought it about that Jacob deceived his father, it says quite unequivocally אחיך במרמה בא אחיך במרמה. Reb. Chanina expresses himself about the events recorded in this chapter, as follows:- (ד'ב 67 ב"ר מי שאומר הביה וועין הוא (67 ב"ר) "anybody who says that God is not so particular with His "pious ones", that "frum" people need not be so particular in certain directions, מתרת מעיו, "deserves to have his inwards torn out" אלא מאריך רוחיה וגבי דיליה, ועקה אחת הועיק יעקב אבינו לעשו אימתי נפרע לו בשושן הבירה חיפק זעקה גדולה ומרה (Esther IV.1 and Gen. XXVII. 34), the forbearance of God grants long credit but the debt has to be paid in the end; one cry Jacob caused Esau to make, and that was repaid in Shushan when Esau's descendant caused Jacob's descendant "to cry with a loud and bitter cry" myper 'a "three tears" it says in Tan-בתר עשו אחת מימינו האחת משמאלו האחת נסחלקה בתרך עינו היא האכילתם chuma יהשקמו ברמעות שליש "three tears did Esau shed, one dropped out

of his right eye, one from his left, and the third he kept back, and that one, the bitterest that he did not drop, salted our bread of exile with tears and made us taste tears in full threefold measure". But if quiet thoughtful considerations of this event force one to conclusions that would remove a great deal of its bitterness, we do not think that we should refrain from giving them in order to avoid our appearing as apologists. Enough will still remain which can not be approved of, especially when measured with the yard-stick of character of a nation whose name of honour is proven which is only to achieve its purposes in the "straight" ("W") way, and is to oppose any crooked means for any purpose.

# תשובות חכמי פרוואנץ

ודע כאמת שכל גזר דינו של דודיי זלא עלה בכף מאזנים. זאע"פ שגרול מחתם יו, ונקרעיי גזר דינו של דודיי זלא עלה בכף מאזנים. זאע"פ שגרול מטאו בענין בת שבע כפלי כפלים. ואע"ף שרבותי' ז"ל יי הפכן לזכוף משפטת שכרם הרבה אבל אין מקרא יוצא מרי פשום! יי, ומפני מה זכה שנמהל לו ושאול מת במעלו יי, ואע"פ שלא הקל אלא בדבר עמלק יי, להיות משרש אחריהם ולא להיות כדברי הנביא חולק יי, גם שמואל צעק עליו כל הלילה יי, ולא נענה והשם אל תפלחו לא פנה. אלא שאול לא הורה כדרך המתודים אלא בעקיפין ואחר דרך בים יי והמד בדבר לצון זיי, ואמ"י כי ממל יי עלין מים הצאן. היים העם הנגדר וזכה עצמו כמתהלך בתומו יי על זה הקפיד עלין השב, ללבדך כמה קשה בעיניו עון החוטא זאין מכיר את עיכיו. ומראה עצמו כמי שאינו הוטא מפני היותו מהפטה יי, הכל דוד השלם הכך שהוכיתו יי נתן הנביא והמשיל משל העשיר וההלך יי, הודה ולא בוש

SHABBATH

556-564

א'ר שמואל בר.

נחמני אמר ר' יונחן כל האומר דוד וזמא אינו אלא פועה שנאמר "ויהי דוד למל הדכיו משכיל וה' עמו וגר אפישר רומא בא לידו רשבינה עבו אלא מה אני מקיים °מרוע בזית את דבר ה' לעשות ודרע שביקש לעשות ולא עשה אמר רב רבי ז'אתי מדוד מהפך ודריש בזכוחיה דרור שיוע בזית את דבר ה לעשת דרע ויבי איבר משונה רעה זו מכל רעות שנהורה שכל רעות שבתורה כתיב בהו ויעש וכאן כתיב לעשות שביקש לעשות ולא עשה "את אוריה הרתי הבית בחרב שהיה לך לרונו בסנהוירין ולא דנת ואת אשתו לקרת לך לאשה ליקוחין יש לך בה דא"ר שמאל בר נוזבני א"ר יונחן כל היוצא למלחמת בית דוד כותב גם כריתוח לאשתו אשנאבר "ואת עשרת הריצי הדלב האלה חביא לשר האלף ואת אחיך תפקוד לשלום ואת ערובתם חקח כאי עוובתם תגי רב יוסף דברים המעורבים בינו לנינה °ואהו הרגת בחרב בני עמון "מוה חרב בני עמון אי אחה

נענש עליו אף אוויה הרתי אי אחה נענש עליו מאי מעמא ימורד במלכות הוה דאמר ליה "ואדוני יואב ועברי ארוני על פני השדה חונים אמר רב כי מעיינת ביה בדוד לא משכרת ביה גר מדאריה דכתיב (6) "רק ברבר אוריה

ההתי

R. Samuel b. Nahmani said in R. Jonathan's name: Whoever says that David sinned is merely erring, for it is said, And David behaved himself wisely in all his ways: and the Lord was with him? Is it possible that sin came to his hand, yet the Divine Presence was with him? Then how do I interpret, Wherefore hast thou despised the word of the Lord, to do that which is evil in his sight? The wished to do [evil], but did not Rab observed: Rabbi, who is descended from David, seeks to defend him, and expounds [the verse] in David's favour. [Thus: The 'evil' [mentioned] here is unlike every other 'evil' [mentioned] essewhere in the Torah. For of every other

cril [mentioned] in the Torah it is written, 'and he did,' whereas here at is written, 'to do': [this means] that he desired to do. but did not Thou hast smitten Uriah the Hittite with the sword! thou shoulds) have had him tried by the Sanhedrin,2 but didst not. And hast taken his wife to be thy wife: thou hast marriage rights in her 3 For R. Samuel b. Naḥmani said in R. Jonathan's name: Fivery one who went out in the wars of the house of David wrote a bill of divorcement for his wife, for it is said, and bring these ten cheeses anto the captain of their thousand, and look how thy brethren fore, and take their pledge ['arubatham]. 4 What is meant by 'arubutham. R. Joseph learned: The things which pledge man and woman [10 one another]. 5 And thou hast slain him with the sword of the children of Ammon: just as thou art not [to be] punished for the sword of the Ammonites, so art thou not [to be] punished for the death of Uriah the Hittite. What is the reason? He was rebellions against royal authority, saying to him, and my lord Joub, and the servants of my lord, are encamped in the open field [etc].6

YOMA

2 2 b

מרגיש גברא דמריה סייעיה שאול באחת ועלתה לו דוד בשתים ולא עלתה לו שאול באחת מאי היא מעשה דאגג והא איכא מעשה דנוב עיר הכהנים אמעשה דאגג כתיב "נהמתי כי המלכתי את שאול למלך דוד בשתים מאי נינהו דאוריה ודהסתה והא איכא גמי מעשה דבת שבע התם אפרעו מיניה דכתיב "ואת הכבשה ישלם ארבעתים ילד אמנון תמר ואבשלום התם נמי אפרעו מיניה דכתיב "ויתן ה' דבר (\*בעם מן הבוקר) ועד עת מועד \*) התם לא אפרעו מגופיה התם נמי לא אפרעו מגופיה לאיי אפרעו מגופיה \*דאמר רב יהודה אמר רב ששה חדשים נצמרע דוד ופרשו הימנו סנהדרין ונסתלקה הימנו שכינה דכתיב "ישובו לי יראיך ויודעי עדותיך וכתיב "השיבה לי ששון ישעך והא אמר רב קבל דוד לה"ר כשמאל דאמר לא קבל דוד לה"ר ולרב נמי דאמר קבל דוד לה"ר הא איפרעו מיניה \*דאמר רב ידודה אמר רב בשעה שאמר לו דוד למפיבושת "אמרתי אתה וציבא תהלקו את השדה יצאה בת קול ואמרה לו רהבעם וירבעם יהלקו את המלכות

R. Huna said: How little does he whom the Lord supports need to grieve or trouble himself! Saul sinned once and it brought [calamity] upon him, David sinned twice and it did not bring evil upon him. What was the one sin of Saul? The affair with Agag. But there was also the matter with Nob, to the city of the priests?--[Still] it was because of what happened with Agag that Script are says. It repenteth Me that I have set up Saul to be king. 12 What were the two sins of David! - The sin against Uriah 12 and that |of counting the people to which | he was enticed. 3 But there was also the matter of Bathsheba?44-For that he was punished, as it is written, And he shall restore the lamb fourfold: 5 the child, Amnon, Tamar and Absalom. 16 But for the other sin he was also punished as it is written: So the Lord sent a pestilence upon Israel from the morning even to the time appointed? - There his own body was not punished. But in the former case, too, his own body was not punished either?2-Not indeed? He was punished on his own body, for Rab Judah said in the name of Rab: For six months David was smitten with leprosy, the Sanhedrin removed from him, and the Shechinah departed from him, as it is written: Let those that fear Thee return unto me, and they that know Thy testimonics. and it is also written: Restore unto me the joy of Thy salvation. 4 But Rab said that David also listened to evil talk? - We hold like Samuel [who says] that David did not do so. And even according to Rab, who says that David listened to calumny, was he not punished for it? For Rab Judah said in the name of Rab. At the time when David said to Mephibosheth: I say: Thou and Ziba divide the land, 6 a heavenly voice came forth to say to him: Rehoboam and Jeroboam will divide the Kingdom.

### Yoma 66b

(ב) מהי להציל רועה כבישה מן הארי אמר להם לא שאלתיני אלא על הכבשה מהו להציל הרועה מן הארי אמר להם לא שאלתיני אלא על הרועה

# Tosafot

ימהן להציל הככשה מן הארי כלומר בת שבע נייד דוד מי סבירה לן דחמר ר' יונהן במסכת כתוכות (דן עו) כל היולה למלחמת בית דוד גט כריתות טתב לחבתו ואוריה כתב גם לכת בבע מהו להציל הרועה מיד הארי כלומד מהו להציל איריה מיד דוד מי סבירא לן הילקין כפוד לתלמיד במקים הדב ולא היה מורד במלכות אי דילמא חץ חולקין ימורד במלכות הוה שכ"ל פירוש משום דקאמר ואדוני יואב ") דקרו לים ליומב אדוני בפני המלך ופטגתה היה בפחק ים טחלין (ב"ב דף קיפו) אם חולקין כביד לחלמיד במקום הרב או לא :

דשר' רוסחאי מברי למה דוד דומה לסודר כותי אמר דוד לפני הקב"ה רבש"ע "שגיאות מי יבין [א"ל] שביקי לך ומנסתרות נקני שביקי לך גם מידים וזשוך עכדך שביקי לך אל ימשלו בי ואוא איתם דלא לישתעו בי רבנן שביקי לך<sup>[2]</sup> ונקתי מפשע רב "שלא יכתב סרוזני אמר לו א"א ומה יו"ר שנמולתי משו" עומר וצווח כמה שנים עד שבא יהושע ודוספתי לו שנאמר "ויקרא משה לחשע בן נון יהושע כל הפרשה כולה עאב"ו ונקתי מפשע רב אמר לפניו רבש"ע מחול לי על אותו עון כולו אמר כבר עתיד שלמה בנך לומר בחבמתו "היחתה איש אש בחיקו ובנדיו לא תשרפנה אם יהלך איש על הנחלים ורגליו לא חבוינה כן הבא על אשת רעהו לא ינקה כל הנוע בה א"ל כל הכי נמרד התוא גברא א"ל קבל עליך ימורין קבל עליו "אמר רב יהודה אמר רב ששה חדשים נצמרע חד ונסתלקה הימנו שכינה ופירשו מבנו סנהחרין

R. Dosetai of Beri'' expounded: Unto whom may David be likened? Unto a heathen merchant." David said before the Holy One, blessed be He. 'Sovereign of the Universe! Who can understand his errors?" He replied, 'They are forgiven thee. 'Cleanse thou me

(11) Who

begins by offering small wares; emboldened by his success, he presses more and more upon the purchaser. So David made a small request of God: it being granted, he proceeded to ask for more and more. (12) Ps. XIX, 13; i.e., he asked pardon for sins committed in error.

from secret faults,' [he pursued]. 'I grant it thee.' 'Keep back thy servant also from presumptuous sins!'—'Tis granted.' 'Let them not have dominion over me: then shall I be upright: so that scholars may not discuss me.' 'Granted.' 'And I shall be innocent from the great transgression: so my sins may not be recorded.' He replied, 'That is impossible. If the [single] yod which I removed from Sarai continuously cried out [in protest] for many years until Joshua came and I added it to his name, as it is written, And Moses called Oshea the son of Nun Jehoshua: 3 how much more so a complete section!'

And I shall be innocent from great transgression. He pleaded before Him, 'Sovereign of the Universe! Pardon me that sin completely [as though it had never been committed].' He replied, 'It is already ordained that thy son Solomon should say in his wisdom, Can a man take fire in his besom, and his clothes not be burned? Can one go upon hot coals, and his feet not be burned? So he that goth in to his neighbour's wife; whosoever toucheth her shall not be innocent.' I le lamented, 'Must 1s suffer so much!' He replied, 'Accept thy chastisement,' and he accepted it.

וא"ר יהושע בן לוי לא עשו ישראל את העגל אלא ליתן פתרון פה לבעלי תשובה שנאמר מי יתן והיה לבבם זה להם ליראה אותי כל הימים וגו' והיינו דא"ר יודגן משום ר"ש בן יוהאי לא דוד ראוי לאותו מעשה ולא ישראל ראוין לאותו מעשה לא דוד ראוי לאותו מעשה דכתיב "ולבי הלל בקרבי ולא ישראל ראוין לאותו מעשה דכתיב מי יתן והיה לבבם זה להם ליראה אותי כל הימים אלא למה עשו

לומר לך שאם חמא יחיד אומרים לו כלך אצל יחיד ואם חמאו צבור אומרים \*(לו כלך) אצל צבור וצריכא דאי אשמועינן יחיד משום אצל צבור וצריכא דאי אשמועינן יחיד משום דלא מפרסם חמאיה אבל צבור דמפרסם חמאיה אבל צבור משום חמאיהו אימא לא ואי אשמועינן צבור משום דנפישי(6) רחמייהו אמל יחיד דלא אלימא זכותיה אימא לא צריכא והיינו \*דרבי שמואל בר נחמני א"ר יונתן (ג) מאי דכתים "נאם דוד בן ישי ונאם הגבר הוקם על נאם דוד בן ישי שהקים עולה של תשובה"

Keep therefore and do them, for this, your wisdom and understanding [will be] in the eyes of the peoples. It does not say in the presence of the peoples, but, in the eyes of the peoples; that teaches you that they will come and flutter before the faces of the idolaters in the world to come. R. Joshua b. Levi further said: The Israelites made the [golden] calf only in order to place a good argument in the mouth of the provinces, as it is said. O that they had such a heart as this alway, to fear Me and keep all My commandments etc.

This last statement accords with what R. Johanan said in the name of R. Simeon b. Yohai: David was not the kind of man to do that act.4 nor was Israel the kind of people to do that act.5 David was not the kind of man to do that act, as it is written, My heart is slain within me; onor were the Israelites the kind of people to commit that act, for it is said, O that they had such a heart as this alway etc. Why, then, did they act thus? [5a] [God predestined it so] in order to teach thee that if an individual hath sinned [and hesitates about the effect of repentance he could be referred to the individual [David], and if a community commit a sin they should be told: Go to the community.7 And both these instances are necessary; for if [the case of] the individual only were mentioned, [it might have been thought that pardon is granted] because his sin is not generally known, but in the case of a community whose sins are publicly known it might not be so; if, on the other hand, the case of a community only were mentioned, it might have been thought, because they command greater mercy,8 but with an individual, whose merits are not so numerous, it is not so; hence both are necessary.

הַסוֹרנגי כו צויהי וסן ח אַרוֹם מְרוֹדֵי קַדָּמָי בַּרָחוֹרָהָ חָבַית וּדָבִישׁ יקא בְּצַוָּןא אָהָוְלִּיבֵית

כזוכר פ' משפעים : כן בשון חולותי. נדם ג לה שקרים שעד כז רד"ק

נא (ה) וחפאתן נגדי תפיד., מתוך שאני מתחרק ודואג עליה דומה לי כאלו הוא לפני תמיד כל שעה: (ו) לך לבדך חשאתי. לפיכך כידך לסלוח. ואף מה שהרעותי לחוריה לה הרעותי חלה לך שהוהרת של הדבר: למען תצרק בדברך. כמו כמנהגך (סא"ח) כח היה לי להתגבר על יצרי אלא שלא יאמרו העבד נצת את רבו שאמרתי לפניך בחנני ונסני (לעיל כ"ו) ובהנתני ולא נמנאתי שלם כדי שתלדק אחה ולא אני . ד"א למען

חלדק בדברך . אם תמחול לי תלדק בדינך לנוכח כל

הרשעים שאינ' שבים שלא יוכלו לומר אלו עשינו תשובה

לא הועלט: (ז) הן בעוון חוללתי. ואיך לא אחסא

רחמיך וכבסני מעוני. או יחיה חרב שם כמו הרבה כלומר באד כבסגי מעוני כי העין בנפש כמו הכתמ בבנד : מהרני. שנממאה הנפש בעון: (כ) כי פשעי. רבים כמו שפירשתי: אני אדע. אכיר ואדע כי המאתי ולא אכפוד בהמא: תמיד. שאני תמיד בחרמה על חמאתי זאת: מו לך לברך, כי דבר בת שבע בסתר היה ואין יודע זולתך ואע"ם שקראתי אותה על יד עבדי לא הוו יודעים לכה קראו אותה וגם בדבר אוריה אין אדם יודע למה סבותי מיתתו כי חשבו בני אדם לפי שעבר סצותי צוה לסכב כיתתו ואתה ידעת בשני הדברים כי לבבי לחרע ולא אכפור בחמא. והנאון רב סעדיה פי׳ לך לבדך המאתי ונר. לך. כלר אני פתודה ואוכר חסאתי לך לבדך ולא אפרסם החםא לזולתי ולך אני אומר הרע בעיניך עשיתי: לכען תצרק בדבריך. כלומר שתשא חמאתי כמו שאמרת למשה נושא עון ופשע וחמאה: למען תזכה בשפמך. אותי בקו חמשפם שלא יוכל אדם לומר עלי כי אמרת דבר אחד ועשית תמורתו.

ואחר שאמרת שתשא חפא השבים תשא הפאתי כי אלו היה חי היה החפא לך ולו אבל כתה שהוא פת לך לבדך חפאתי אני מודה לך החפא כי כל חפאתי נשאר לך שאין לי מסי לבקש מחילה אלא ממך: (ז) הן. אדתי אבי ז"ל פי' כי אמר

תרגום

ובחובא עברת טני אטיו רָבֶרֵי כְאַזוֹכָא עַל בצר אַדֶּיוֹרָאַ הַ"אַ כּן אֹתה. פקרים תא בו תחשאני באונ פנסדרין יא קו חולין ב כו נדם בבו

אתחור

מן קבם תורָהָא וַאַדַבּי פּ סְחַנְנִי ז**ְסְו**ַ

דבר זה כדי לפלק פעליו העון ואכר כי מדרך זה העון שעשיתי גבראתי והיא סיפת הזרע וממנה יחמהני אמי כאדם שזורע גרעיני פרה האילן והפרי פרים בפכע וכל הדברים ילכו אחר תולדותם והאדם נעשה כספת זרע בשעת תשביש ואע"ם שיש בזה מותר ואיסור אם יפעה אדם באותו הדרך מבעו הוא וסכנו הוא נוצר ואינני דבר נדול אם יתקפהו יצרו לכבור על דבר זה וכל חמא אחר אינו מומבע באדם על כן הייב יותר אם יעשה אותן. והאדם הצדיק המושל בהאותו בדרך תשביש אם יתקפהו יצרו דבר נדול הוא יותר כאשר יכשול ברוחו סלעבור עבירה אחרת כי זה מבעי וזה אינו מכעי. וכלת יחכתני. יחכה אותי כי פהתחפטות הנקבה עם הזכר תצא מפת זרע שהולד נוצר ממנה. ואמר אמי כי היא סיבת הזכר יותר מן האיש כמו שאמרו אשה מזרעת תחילה יולדת זכר. וכלת בעון מלא ויש בו דרש רבי אחא אומר בעון כלא אפילו חסיד שבחסידים אי אפשר שלא יהא לו צד עון: (מ) תן.

ועיקר יצירתי על ידי תשמים היא שכמה עונות באים על ידו . ד"א עיקר יצירתי מזכר ונקבה שכלם מליאי עון יש מדרשים למקרא זה ואינם מהיישבים לפי ענין המדבר במזמו': יחבתני. ל' חמימות כמו (ברחשי' ל') ויחמנה נכוחן לשתות (סח"ה): (ח) הן אמת הפצת במוחות. והריני מודה על החמת כי הטחתי: במוחות. חלו כליות שהן חלקות, ומנהם חברו עם כמטחוי קשת (שם כ־ח) וכן מי שת בטוהות הכמה (איוב ל"א) ופתרונם ל' משך כי כהבר יש לקשת משך כן יש משך לדעת (סח"ח): ובשר.ום חכבה תודיעני. וכלב שהוא כתום הודעתני חכמה להתודות: (מ) תחמאני באזוב. כמו שמעהר המלורע

האסת שחפצת היא בפוחות. כלוכר אף על פי שחפאתי היצר גבר עלי אבל לא עלה בלבי ובכליותי לפרוד. בך ובפצותיך ועתה אני מהחרם והחרפה חהיה לאות כי לא עשיהי בפרד אלא דרך תאוה ואתה תודיעני האמת ובדבר הפתום תודיעני הכמה שאבין הדברים הסתומים בדרך האמת כי כלבי לעשות רצונך נאני מתחרם על שעברהי דצונך: בפיחות. הם הכליות: (ם) ההפאני . ככו שאמד הרב כנסני כי העון בנפש כמו הכתם בבנד או נגע צרעת בנוף . ואכד תהמאני כמו שכהמאים באזוב שהיא סוף הפהרה ההמאני מלוני והחימוי הוא פהרת החטא. ואלבין. הוא פועל עומר שהוא מבנין

(ז) הן – לְהַּאָּק, ׳הַן׳ פְּמוֹ ׳הָנָה׳, פְּכַּרְאָה בְאֶצְבּע. בַּעָווֹן חוֹלֶלְתָּיִ – בְּעָווֹן נוֹלַדְתִּי, וָכַּן: הַבִּיטוּ אֶלִּד אַבְּרָהָם אֲבִיבֶם ּןְאֶלִ־שָׂרָה תְּחוֹלֶלְכֶם נישׁ בּיּ – אָמְּכֵם יוֹלַדְהְּכִם: רָנִי צָקָרָה לֹא יָלָדָה פִּצְחִי רָנָּה וְצַּהָּלִי אֹא בָּלֶר (פס פי און יְהַלָּהוּ בַּקבוּל לְעָלֶבָהוּ. וֹכֹּו: בְּמָבֶם הָרים יָרָרוּ וַמְּחוּלֵל אֶבֶץ וְחַבַּר יִיבּיוּ ד ב ז. וּבְחַטָא דֶּחְמָתְנִי אָמִי – וּבְחַטָא קַרְסָה אִנִּי אָה עִפּוּרִי בְמֵעֶיהָ, וְכַן: וַיְחֲמוּ הַצֹּאן אָל־הַמַּקְלוֹת (בר׳ ל לט), וְבַנָנַת הַמְשׁוֹרֵר שֶׁבָל יָמָיו הִרְבָּה לַעֲשׁוֹת עֲוֹעוֹת וְלַחֲטֹא. וּבְדֶרֶךְ הַמְּלָנָה אָמַר, שֶׁכְּבָר בִּשְׁעַה הֻלַּיְתּוֹ הָיָה עָמוֹ עָוון, וִיחַרָה מְזּוֹ, אֲפְּדּוֹ בִּשְׁעַה יהוּמוֹ הַוָה עָפּוֹ הַטְּאָ. וּהַצֵּין זֶה הוֹבִיחַ הַנָבִיא אֶת וְקְרָאֵלֹ: ופּקיצָ מָבֶּטֶן לְרָא לָךְ יישי מה הוּ. וְאֵפְשָׁר, שְׁהַכְשוֹרַר דוֹבֵוּ לְדְבְרֵי הַתּוֹרָה: כִּי וֵצֶר לֵב הָאָדָב רַע כִּנְעָרָיו יבּי ה כאז. אֶלָא שֶׁבַתּוֹנֶיה נֶאֶמְרוּ הַדְּבָּרִים קְּלְמוֹד זְכוּת, וְבָאן הַכְּשׁוֹרֵר אוֹכֵּר אֶת הַדְּבָּרִים דֶּרֶבְּ וִדּי לְהַנְּדִּיל

ז יחוללתי הוא בנין יפוללי משורש יחולי. והוא בנין שבא בפעלי עדו תמורת בנין יְפְעַלי. ובצורות אלי ניסססכה ההבהנה בין פעיל (בנין יפיעלי בשלמים) ובין סביל (בנין יְפְעַלי בשלמים). ורק הענין מכריע כאן, שיחוללתי פירושו נולדתי ולא הגלרתי.

אָת צַעַרוֹ עַל רֹב חַטֹאַתְּיויּ.

\* מעין הפירוש שלמעלה פירשו רס־ב והמאירי. ויש מפרשים, שהדברים נאמרו דרך בקשת רחבים. כלומר: הואיל והנטיה לחשא שבועה בי משעת יצירתי ראוי שתרחם עלי ואל הדינני בהומר הדין. ועל העוון והחטא הרמוזים בכהוב נאמרו פירושים רבים: רש־י (בפירושו השני) פירש שהעוון והחטא הם של הורי המתוודה. ולפי שיטה זו יש לומר שכונת המשורר להתוודות על חטאותיו ועל חטאוה אבותיו, כי הוריו בעת שהזלידוהו היו מלאי עוון. והראבדע הביא פירוש, שהמשורר רומו לחטא אדם הראשון, שלפי דעת המפרש הזה לא נתעברה חזה וילדה אלא לאחר שאכלה מען הדעה ועיין על השיטות השונות בפירוש הכתוב הזה בספר "המקרא כדמותו" למ" חיים פרק שני ב ו. ויש מחזיל שדרשו (והובאו הדברים בילקום המכירי למזמר קית על הכתוב "אבן מאטו הבונים") שיחומו של דוד אירע במסיבות מיוחדות של חטא, שישי אביו דיבה שהרא הוטא, אף על פי שלמעטה לא חטא (עי" שם בילקוט המכירי כל פרטי המעשה). ויש שדרשו (הובאו הדברים ברו"ץ) שהחטא הוא בכך שבעת היחום אדם מבקש את קורת רוחו ואינו מהרהר בולד שיוולד. ויש שדרשו שהעוון והחטא האמורים באן אינם עוונות בפועל, אלא עוונות שעלולים להכשל בהם בנלל הטומאה, שדרכה לבוא סמוך לזמן היחום (עי" נידה לא ע"ב). ויש מן המפרשים הששטנים בתשוקה העלולה להכשיל את האדם בחטאים רבים (עי" רש" שהיחום והלידה אף על פי שאינם חטא כשלעצמם, מקורם בתשוקה העלולה להכשיל את האדם בחטאים רבים (עי" רש" בי ורד"ק). ולפי פירוש זה רומו כאן דוד לחטאו בבת שבע, ומבקש להקל בחומרת המעשה, בטענה, בי חטאו בא עקב התשוקה הנחונה באדם מבע בריאת, והיא היא התשוקה שותרה להוריו שיולידוהו (על פי הרד"ק בשם אביו).

עאול admits his guilt without excuses unlike שאול (see נאוי), who blames his wrongdoing on others. See מדרש תהלים:קי below.

(ו) לְּךְּ לְבַּדְּךְ חָטָאִנִי – לְּדְּ, אֲשֶׁרְ אַכָּהְ הוּא

הו לבַּדְּךָ, הָטָאִנִי, יְאָכִר וֹלִבְּדְּדְּ וְהָטִּיִי שִׁיהְ אַכְּר וֹלַבְּדְּרְ וְלָבְּיִּרְ אַשְׁרְ אַבְּר הַּיִּדְּ וְלָבְּיִּרְ בַּבְּיְּנָהוּ לְּבָּיִרְ וֹלְבִּיּרְ וֹלְבִּיּרְ וֹלְבִּיּרְ וֹלְבִּיּרְ וֹלְבִּיּרְ וֹלְבִּיּרְ וֹלְבִּיּרְ וֹלְבִיּרְ וֹלְבִיּרְ שְׁמִּיְרִ בְּיִּיְנִיוּ שְׁמִיּרִ לְרִוּ יִּאִּבִּי וְּהָּא שָׁלְ וֹנִי שְׁבְּיִרְ שְׁבְּיִרְ שְׁבְּיִרְ שְׁבְּיִי וְּהָע שְׁבִּיִי וְּהָע שְׁבְּיִי וְּבְּיִי שְׁבְּיִי וְבִּי שְׁבְּיִי וְבִּי שְׁבְּיִי וְבִּי שְׁבְּיִי וְבְּיִי שְׁבְּיִי וְבִּי שְׁבִּיי וְבִּי שְׁבִּי וְבִּי שְׁבִּי וְבִּי שְׁבְּיִי וְבְּיִ שְׁבְּיִי שְׁבִּי וְבִּי שְׁבִּיי וְבְּיִי שְׁבִּי וְבְּיִי שְׁבְּיִי שְׁבִּי וְבִּי שְׁבִּיי וְבִּי שְׁבְּיִי שְׁבִּי וְבְּיִי שְׁבְּיִי שְׁבִּי עְבְּיִי שְׁבְּיִי שְׁבִּי וְבְּיִי שְׁבְּיִי שְׁבִּי וְבְּיִי שְׁבִּיי וְבְּיִי שְׁבִּי וְבְּיִי שְׁבִיי וְבְּיִי שְׁבִּיי וְבְּיִי שְׁבִּי וְבְּיִי שְׁבִּיי וְבְּיִי שְׁבִּיי וְבְּיִי שְׁבִּיי וְבְּיִי שְׁבִּי וְבְּיִי שְׁבִּי וְבְּיִי שְׁבִּי וְבְּיִי שְׁבְּיִי שְׁבְּיִי שְׁבִּי וְבְּיִי שְׁבְּיִי שְׁבִּי וְבְּיִי שְׁבִּי וְבְּיִי שְׁבִּי וְבְּיִי שְׁבִּי וְבִּיי שְׁבִּי וְבְּיִי שְׁבִּי וְבְּיִי שְׁבְּיי וְבְּיִי שְּבְּיי וְבְּיִי שְׁבְּיי וְבְּיִי שְׁבִּיי וְבְּיִי שְׁבִּי וְבְייִי שְׁבְּיי וְבְּיִי שְׁבִּי וְבְּיִי שְׁבִּי וְבְּיִי שְׁבְּי וְבְּיִי שְׁבִּי וְבְּיִי שְׁבְּיִי שְׁבִּי וְבְּבִיי שְׁבִּי וְבְּיִי שְׁבִּי וְבְּיִי שְׁבְּי וְבְּבִיי שְׁבְּיִי שְׁבִּי וְבְּיִי שְׁבְּי וְבְּבִייִי שְׁבְּי וְבְּבִייִי שְׁבְּיִי שְׁבְּיִי שְּבְּיִבְיְיִי שְּבְּיִי שְׁבְּיִי שְׁבְּיִי שְּבְּיִי בְּבְיִיי וְבְּבְייִי שְּבִּי שְׁבְּיִי שְּבְּיי שְׁבְּבְיִי שְׁבְּיִי שְּבְּיי בְּיִישְׁבְּי שְׁבְּי שְׁבְּיִי שְּבְּיי שְׁבְּבְּיִיי שְׁבְּיי בְּיִיים בְּבְּייִי שְּבְּיִי בְּיִייִי שְּבְּייִי בְּיִיי בְּיִייְי שְׁבְּבְייִי שְּבְּיִי בְּיִיְיִי שְׁבְּיִי בְּיִייִי שְּבְּיי בְּבְּיִי שְׁבְּיוּ בְּיִים וְבְּיוּ בְּבְייִי שְּבְּיוּ בְּיִייִי שְּבְּייִי שְּבְּיוּ בְּבְּיִבְּיִי בְּבְּבְיוּי בְּבְיוּבְייִי שְּבְּבְיוּי בְּיִייִי בְּיְבְּיוּ בְּבְיוּבְיי

<sup>1</sup> והרבה מפרשים פירשו 'לך לבדך חסאתי': חסאתי רק לך ולא לבני אדם. והכוונה, שכנגד אוריה לא חסא דוד, כי אוריה היה חייב מיתה בין כה וכה (עי' שבת נו ע"א). ואין זה פשוטו של הכתוב. שאם לחכמי ישראל ראוי להפך בזכותו של דוד ולמעט את ערך חטאו, אינו ראוי שהמתוודה על חטאיו ומבקש סליות ה' ורחמיו יחפש אמתלאות להצדיק את מעשיו. ועוד, שכל הקשר הדברים במזמור מוכיח, שהמשורר מבקש להביע את צערו על כובד פשעיי, ומפליג בתיאור חובר חטאותיו ואינו מחפש אכתלאות והצטדקויות להמעיט בתומרתן. ורש"י פירש: 'לך לבדך תטאתי' – ואף מה שהרעותי לאוריה לא הרעותי אלא לך שהזהרת על הדבר. והעולה מפירוש זה, שכל העבירות שבין אדם לחבירו הן מעיקרן עבירות שבין אדם למקום משום שהמקום הוא שציוה את כל המצוות שבין אדם לחבירו.

- חטאתן here seems to mean punishment, rather than guilt, as is apparently the case at בראשית ד:יג as is apparently the case at בראשית ד:יג מנשוא. דוד deserved to die (as he himself so quickly pronounced in his reaction to the parable above) but Hashem removed the punishment.
- (146) Why should the child suffer for און sin? Isn't this a violation of און Parents should not die for the sins for their children nor shall children die for the sins of their parents. See A. Schwartz's Rabbinic Reflections, Chapter 36 for an answer by analogy.

# Chapter 36

<u>Violation of the Law Acaimst Vicarious Punishment</u>

# <u>Toran</u>

# Dt. 24:16

A person shall be put to death only for his own crime.

}

# <u>Prophets</u>

# II Sam. 24:15:17

The Lord sent a pestilence upon Israel from morning until the set time and 70,000 people died, from Dan to Beersheba. When David saw the angel striking down the people, he said to the Lord, "I alone am guilty, I alone have done wrong; but these poor sheep, what have they done? Let your hand fall upon me and my father's house.

# Description of Violation

The Torah prohibits vicarious puinishment. We find, however, in II Sam. 24:15:17 that 70,000 people die as a consequence of David's sin. Thus vicarious punishment seems to be tolerated.

# (69) Midrash Tehilim 17:4

4281 Chil ein unies.

anning if all position of the thousands who died in war  $^2$  all the thousands who died in war  $^2$  are in the days of David, died because in the days of David, died because they did not demand the building of the Temple.

§ 89 explains that the 70,000 people did not die as a consequence of David' sins, but because of their our nepligence with repards to the building of the Temple  $^{3}$  . Thus the violation is denied.

The following passage, does not specifically address this issue but can, by analogy serve as a resolution.

(70) Midrash Tannaim Dt. 24:16 for inal star of eria (ex ce:)2) Je: 361 3116 612 21/3/11 29 הניק (שמ' כ: ה) אוז אני אל מתוייבי מיתת בית בין, דו לא יומתו אמות

Parents shall not be put to death for children (Dt. 24:16) Since Scripture states, "Visiting the guilt of fathers upon their children" (Ex. 20:5) I might have thought that such is the case even

pertaining to those guilty of capital

4. Therefore Scripture states

"Parents shall not be get to death for children."

§ 70 indicates that the human courts have no right to punish one person for the sins of another. However, the heavenly court coes punish one for the sins of another, as Ex. 20:5 indicates. The 70,000 people who died as a consequence of Davis' sin were not put to death by the earthly court. Thus no vicarious punishment was imposed by a human court and the violation is explained away <sup>5</sup>.

- 1. According to Berakhot 625, Avishal ben Zeruiah alone died. However, whether 70,000 died or if only one person died as a consequence of David's sin, it seems vicarious punishment is tolerated.
  - 2. § 70 reads, "All the thousands who died in war. However, based on the previous passage in the Midrash, the 70,000 people who died in II sam. 24 are included.
  - 3. See above, Chapter 6. Negligence in building the Temple is not a capital offense. Perhaps this is given as the reason for the death of the 70,000 because God commands David to buy the land where the Temple would be built to end the pestilence. See Radak II Sam. 24:1.
- 4. That a child can be put to death by the courts for a capital crime committed by his father. This cannot be done. But God can visit the guilt of one party theother.
- 5. For a Rabbinic discussion on the different applications of Ex. 20:5 and Dt. 24:16, See Manasseh ben Israel's <u>Conciliator</u>, Vol. 1 #104 pp. 164-167.

Why should אוד pray? Didn't נתן already say the child would die? (v.14) Radak says that אוד had hoped to change the decree on the child. Notice that אוד does not pray to change the other decrees. (vv.10-12).

This is according to ילקוט מעם לועז, the source of how אפילו חרב חדה מונח על צוארך אל ימנע עצמך מן הרחים taught אפילו חרב חדה מונח על צוארך אל ימנע עצמך מן הרחים.

# BERAKOTH

104-

ביטים ההם הלה חוקיהו למות ויבא אליו ישעיהו בן אמין הגביא ויאמר אליו כה אמר ה' (צבאת) צו לביתך כי מת אתה ולא תחיה ונו' מאי כי מת אתה ולא תחיה מת אתה בעולם הזה ולא תחיה מא אמר ליה מאי כולי האי אמר ליה משום דלא עסקת בפריה ורביה א"ל משום דהואי לי ברוח הקדש "דנפקי מינאי בנין דלא מעלו א"ל בהדי כבשי דרהמנא למה לך מאי דמפקדת איבעי לך למעבד ומה דניתא קמיה קודשא בריך היא לעביד אמר ליה השתא הב לי ברתך אפשר דגרמא זמותא דידי ודידך ונפקי מנאי בנין דמעלו א"ל כבר נגזרה עליך גזירה א"ל בן אמוץ כלה נבואתך וצא כך מקובלני מבית אבי אבא "אפי" הרב הרה מונדת על צוארו של אדם אל ימנע עצמו מן הרחמים אתמר נמי רבי יותנן ורבי "(אליעזה) דאמרי תרויידו אפילו הרב הדה מונדת על צוארו של אדם אל ימנע עצמו מן הרחמים שנא' "הן יקמלני לו אידל (נ):

those days was Hezekiah sick unto death. And Isaiah the prophet, son of Amoz, came to him and said unto him, Thus saith the Lord, Set thy house in order, for thou shalt die and not live 6 etc. What is the meaning of 'thou shalt die and not live'? Thou shalt die in this world and not live in the world to come. He said to him: Why so bad? He replied: Because you did not try to have children. He said: The reason was because I saw by the holy spirit that the children issuing from me would not be virtuous. He said to him: What have you to do with the secrets of the All-Merciful? You should have done what you were commanded, and let the Holy One, blessed be He, do that which pleases Him. He said to him: Then give me now your daughter; perhaps through your merit and mine combined virtuous children will issue from me. He replied: The doom has already been decreed. Said the other: Son of Amoz, finish your prophecy and go. This tradition I have from the house of my ancestor:2 Even if a sharp sword rests upon a man's neck he should not desist from prayer. This saying is also recorded in the names of R. Johanan and R. Eleazar: Even if a sharp sword rests on a man's neck, he should not desist from prayer, as it says, Though He slay me, yet will I trust in Him.+

This is the shortest recorded life span in תניץ. The מלכה dictates that a child who dies before having a is given one after death. See שלחן ערוך יורה דעה רסג:ה.

ה (פֹּ) התינוק שמת ו (נּ) (יא) קורם שיניע להיות בן ח' [י] מלין אותו על קברו בצור או בקנה י ואין מברכין על המילה אבל משימים לו שם לזכר שירחמוהו מן השמים ויחית בתחיית המתים:

- this name was foretold, as is evident from ידברי הימים אי יברי הימים אי, reminiscent of peace is just the name for the one who could build the Temple, as opposed to דוד, who couldn't, for being a man of war cf. פרק זי.
- (150) Sifre ידידיה connects ידידיה to the blessing of בנימין at בנימין. there is referred to as there is referred to as in a reference to Hashem's place being in his midst. שלמה, who would build the Temple, therefore has two names which are reminiscent of his role in its building.

יביב (יב) לבנימן אמר ידיר ה' . וְהבּיב וֹיבׁי שנקרא ידיד למקום בניסין שהרבה אוהבים (למק) [הם] והביב ממולם (זם שוזהו מוסט) [ידיר]. ששה נקראו ידירים (ממנה יג) הקב"ה נקרא יריר שנאטר (יוועים ששירה נא לידירי. בניסין נקרא ידיר
 שנאמר יריד ה' ישכן לבמת עליו. שלמה
 נקרא ידיד שנאמר (פ"נ יכ) ויקרא אר, שמו ידידיה ואומר וה' אהבו (פס'). ישראל נקראו ירידים שנאמר (ירמיה יכ) ניתתי את ירידות נפשי בכף אויביה . בית המקדש נקרא יריד שנאמר (ההלים פד) מה ירירות משבנותיך. אָברהם נקרא ידיד שנאמר (ילמיה יל) מה לירידי בביתי. יבוא ידיד (ויבנה ביח ידיד לידיד. דטמו ישראל שנקראו ידידים בני אב שנקרא ידיד ויכע בית המקדש שנקרם ידיד בחלק בניתין שנקרם וזיד נהקב"ה שנקרם ידיד לכך נחמר ידיד ה') | זה שלפה ויבנה בהמ"ק שנקרא יריר בחלקו של יריר זה בנימין ליריר זה הקב"ה ויבואו בי ירירים אלו ישראל בני יריר זה אברהם!:

- (151) According to שמות כא:לז the punishment for stealing sheep is to pay fourfold See above, footnote #139.
- (152) The Mishna and Gemarra in Sanhedrin 21a derives from the amount of wives a king may have.

בורוני "ילא ירבה לו נשים אלא שמנה עשרה \*וכי יהודה אומר מרבה היא לו ובלבד שלא יהו מסירות את לבו ר' שמעון אומר אפילו אחת ומשירה את לבו הרי זה לא ישאנת אם כן למה נאמר לא ירבה לו נשים דאפילו כאביגיל: גמ׳ למימרא דר׳ יהודה דריש מעמא דקרא ור"ש לא דריש מעכיא דקרא ווהא איפכא שכועינן להו דתניא \*אלמנה בין שהיא עונייה בין שהיא עשירה אין ממשבנין אוחה שנאמר °לא החבול בגד אלמנה דברי רבי יהודה רבי שמעון אומר עשירה ממשכנין אותה ענייה אין ממשבנין אותה \*ואתה חייב להחזיר לה ואתה משיאה שם רע בשכנותיה ואמרינן מאי קאמר הכי קאמר מתוך שאתה ממשכנה אתה חייב להחזיר לה ואתה משיאה שם רע בשבנותיה אלמא ר' יהודה לא דריש מעמא

דקרא ורבי שמעון דריש מעמא דקרא בעלמא רבי יהודה לא דריש מעמא דקרא \*ושאני הכא דמפרש מעמא דקרא מה מעם לא ירבה לו נשים משום י"דלא יסור לבבו ור' שמעון אמר לך מבדי בעלמא דרשינן מעמא דקרא א"כ לכתוב קרא לא ירבה לו נשים ולישתוק ואנא אמינא מה מעם לא ירבה "משום דלא יסור לא ימור למה לי אפילו אחת ומסירה את לבו הרי זו לא ישאנה אלא ימה אני מקיים לאירבה דאפילו כאביניל הני שמונה עשרה מנלן דכתיב "ווולדו

לדוד בנים בחברון ויהי בכורו אמנון לאחינועם היורעאלית ומשנהו כלאב לאביניל, אשת נבל הכרמליו השלישי אבשלום בן מעכה והרביעי אדוניה בן חגית והדמישי שפמיה בן אבימל והששי יתרעם לעגלה אשת דוד אלה ילדו לדוד בחברון וקאמר ליה נביא "אם מעמ ואוסיפה לך כהנה וכהנה כהנה שית וכהנה שית דהוו להו תמני סרי מתקיף לה רבינא אימא בהנה תרתי מרי וכהנה עשרין וארבע הניא נמי הכי לא ירבה לו נשים יותר מעשרים וארבע \*למאן דרריש וי"ו ארבעים ושמנה זהו תניא נמי הכי לא ירבה לו נשים יותר מארבעים מעשרים וארבע \*למאן דרריש וי"ו ארבעים ושמנה זהו תניא נמי הכי לא ירבה לו נשים יותר מארבעים ושמנה ותנא דידן מאי מעמיה אמר רב כהנא מקיש כהנה בתרא לכהנה קמא מה כלו כעגלה וכן הוא בתרא שית והא הואי מיכל אמר רב עגלה זו מיכל ולמה נקרא שמה עגלה שחול לא היה לה ולד עד יום מותה אמר רב יום מותה היה לה מכרי בנים היכא קא חשיב להו בחברון ואילו מעשה דמיכל בירושלים הוה דכתיב "ומיכל בת שאול נשקפה בעד החלון וחרא את המלך דוד מפזו ואילו מעשה דמיכל בירושלים הוה ההוה ואיתימא רב יוסף שקלתה מיכל \*למימרפסה אלא אימא עד אותו מעשה היה לה מכאן ואילך לא היה לה והבתיב "ויקח דוד עוד פלגשים ונשים בלא כחובהובלא קידושין מאי נשים ומאי פלגשים בלא כחובהובלא קידושין מאי נשים ממא פלגשים ומאי פלגשים הוה הבה בלה הובהובלא קידושין מאי נשים ממא פלגשים ומאי פלגשים והבהובלה היהובלא קידושין מאי פלגשים ומאי פלגשים יהובה אמררב יהורה אמררב יהורה בכתובהובלירושין פלגשים בלא כחובהובלא קידושין מאי בלא מדרב יהורה אמררב יהורה בכתובהובלירושין פלגשים בלא כחובהובלא קידושין

MISHNAII. NEITHER SHALL HE MULTIPLY WIVES TO HIMSELF4—ONLY EIGHTEEN. R. JUDAH SAID: HE MAY HAVE MORE, PROVIDED THLY DO NOT TURN AWAY HIS HEART. R. SIMEON SAID: HE MUST NOT MARKY EVEN ONE WHO MAY TURN AWAY HIS HEART. WHY THEN IS II WRITTEN, NEITHER SHALL HE MULTIPLY WIVES TO HIMSELF? 5—EVEN THOUGH THEY BE WOMEN LIKE ABIGAIL. 6

Whence do we deduce the number eighteen?—From the verse, And unto David were sons born in Hebron; and his first-born was Ammon of Ahinoam the Jezreelitess: the second. Chileah of Abigail the wife of Nabal the Carmelite: the third Absalom the son of Maacah; and the fourth. Adonijah the son of Haqqith; and the fifth. Shefatiah the son of Abital; and the sixth, Ithream of Eglah. David's wife. These were born to David in Hebron. 7 And of them the Prophet said: And if that were too little, then would I add unto thee the like of these, [Ka-hennah]

and the like of these, [we-kahennah], each 'kahennah' implying six, which, with the original six, makes eighteen in all. Rabina objected: Why not assume that 'kahennah' implies twelve,' and 'we-kahennah', twenty-four? It has indeed been taught likewise: 'He shall not multiply wives to himself beyond twenty-four.' And according to him who interprets the redundant 'waw',4 it ought to be fortyeight. And it has been taught even so: 'He shall not multiply wives to himself, more than forty-eight.' Then what is the reason of the Tanna of our Mishnah?-R. Kahana said: He parallels the second Rahennah' with the first; thus, just as the first 'kahennah' indicates [an increase of six, so does the second. But there was Michal too!5 -Rab said: Eglah is Michal. And why was she called Eglah? Because she was beloved by him, as an Egluh [calf] by its mother. And thus it is said, If ye had not ploughed with my heifer etc. 6 But did Michal have children? Is it not written, And Michal the daughter of Saul had no child unto the day of her death??-R. Hisda said: She had no child until the day of her death, but on the day of her death she did.8

Let us see then: His children are enumerated [as born] in Hebron, whereas the incident with Michal? occurred in Jerusalem. 10 as it is written. Michal the daughter of Saul looked out at the window, and saw king David leaping and dancing before the Lord, and she despised him in her heart. 11 And Rab Judah, or according to others, R. Joseph, said: Michal received her due punishment? 12—But we might argue thus: Prior to that incident she did have [children], but after it she did not.

[Now as to the number eighteen:] Is it not stated, And David took him concubines and wives out of Jerusalem? 1—To make up the eighteen. What are 'wives', and what are 'concubines'?—Rab Judah said in Rab's name: Wives have 'kethubah' 2 and 'kiddushin'; 3 concubines have neither.

- When אוריה for an obvious sin against הטאתילהי says אוריה, we must understand the interaction between אוריה, we must understand the interaction between all's and מצוות בין אדם למקום and מצוות בין אדם לחבירו. See above #144 It's important to realize that every מצוה governing our interpersonal relationship is also a מצוה between ourselves and Hashem. For after all, it was Hashem Himself who commanded the מצוות בין אדם לחבירו.
- This is a Masoretic anomaly that happens more often in מניך than in any other מפר שמואל. There are often תנייך to explain the phenomenon, perhaps the most famous of all, quoted in Rashi to בראשית לה:כב. for a ילקוט שמעוני see פסוק below.

ויהיו כני יעקב שנים עשר, מתחיל לענין ראשון: משנולד בנימין נשלמה המטח ייי, ומעתה ראויים להמנות, ומנאן. ורבותינו דרשו ייי ללמדנו בא ינכלן שוין, יכלן צוייקים, שלא חטא ראובן.

ובין תיבת לה' להיבה ויאמר יש פיסקא באמצע פסוק. בא לרמוז שביקש דוד לומר עוד דברים ובא נתן והפסיק דיבורו. שהיה רוצה לומר גם עויתי פשעתי, כדין כל המתודים שאומרים חטאתי עויתי ופשעתי לפניך. אך ה' היודע מחשבות ידע שאמר דוד חטאתי בחרטה מוחלטת לכן גם בחטאתי העביר עונו. וזהו מה שאמח בתהלים חטאתי אודיעך ועוני לא כיסיתי אמרתי אודה עלי פשעי לה' ואתה נשאת עון חטאתי סלה (תהלים לב. ה). חטאתי אודיעך, שאמרתי חטאתי לה', ועוני לא כסיתי שרציתי לומר עויתי, אמרתי אודה עלי פשעי, לומר גם פשעתי, אבל ואתה נשאת עון חטאתי סלה, שסלחת לי מיד.

(155) See Encyclopedia Judaica Vol. 16 pg 1407 (1.2.1.3), below. The Koren Tanach is a reliable text for the transmission of the Parshiyot.

- 1.2.1.3. Sectional Divisions (Petuhot and Setumot). The division of the body of the text into sections is an ancient one, and unlike the above-mentioned division into sedarim and parashiyyot, is connected with the very copying of the text whether in a scroll or a codex. These sections are of two kinds, with the type of space between them varying: (1) a parashah petuhah (open parashah) which starts at the beginning of a line, the preceding line being left partly or wholly blank (in some printed editions this is indicated by 9); (2) a parashah setumah (closed parashah) which begins at a point other than the start of a line, whether the preceding parashah ended in the preceding line (at its end or not) or whether it ends in the same one, in which case a space of approximately nine letters is left between the two parashivvot (in some printed editions this is noted as 5). This ancient division is attested to in the Babylonian Talmud (Shab, 103b); "a parashah petuhah should not be made setumah, a setumah should not be made petuhah." Sitra to Lev. 1:1: 1:9 asks: "And what purpose did the פיסקות (sections) serve? To give Moses an interval to reflect between parashah and parashah and between issue and issue." Despite their antiquity different traditions developed even on the matter of the parashivvot, that is, different customs, as to the place and number of each type. In printed editions today there is a great degree of uniformity in the Toran due mainly to the legal fixing of this issue and that of the form of the songs by Maimonides following \*Ben-Asher (Yad. Sefer Torah 8:4).
- (156) ייאויבי הייי here really means Hashem Himself, but לשון סגי here really means Hashem Himself, but נהור, which we have already seen, prefers not to have שמואלאי refer directly to Hashem. See also, שמואלאי בה:כב footnotes #168, #217. this is also referred to as לשון נקי See also שופטים footnote #13.
- See above footnote #35 and שמואלאי #197. דוד servant thought he would excessively mourn the death of the child.
- (158) According to הלכה one is not obligated to mourn for a child who dies before 30 days old. See also however #182.

(159) See שלחן ערוך, יורה דעה סימן שעו: On certain customs of what to say and what not to say in mourning.

# יורה דעה שעו הלכות אבילות

# מורי זהב

שען (א) דמשמע הא אם אפשר לשנות כו'. בפרק שור שננח ארבעה וחמשה איתא כן שלא רצה עולא לילך לנחם את רבי שמואל כר יסודה שאמר מה לי בתנחומין של בני בבל שאומרים מה אית לך למיטבד דמשמע כה אבשר למיטבד שבדי חו כיה גידוף . ורש"ל דחם זם מסלכם שחמר כלח גם דוד המע"ה אמר כן האוכל להשיבו עוד דמשמע אם היה אפשר לכשים סים עושה. וחמכני על פה קדום יאמר כן דשאני גבי דוד שאמר למה זה אני לה האיכל להשיבי שיד דודחי כל כלדקי חפלות וניתוח ים לו לחדם נששות כדי לכתב שלה ימות לו מת ועל זה חמר דוד כיון - בכבר מה לה יושילו העימוח ושל זה סיים ואמר אני סולך אליו וסוא לא ישוב אני דלכאורה הוא דבר שאינו משנין תשובה לשבדיו שם אלא דהכי קחמר במה תחמרו דיועילו העותו בחוכה לרתושו בעודו בחיים כביקום זה בילד בתהיית המתים לוה חמר יודע אני בנא תסים תחיית סמתים ביני ושל זה המד חני פולך חניו וגו' חבל היתן בתנחמים בחימרים חל תושר שומך כי מה לך לשבות חין תיתרי שו התפור כן חול שו השר בג'ה ינטר שלמו כיון באיה בשנין התר דמכמע כה הפבר בענין הדר סים פוכה בפי' היה מוניר עומו פו בנת יכים בוצון התום משו בידוף במן הרחוי נהיות כרטן כחג יחברך לה כרצון כחדם חם ברור לפ"ד:

(160) in, of course made the rich man seem better than TIT.

For if the rich man is TIT in every way, he would have had to arrange for the death of the poor man.

couldn't include this in the parable because then TIT would know for sure who it is. IN wanted TIT to pronounce sentence on the rich man so that IN could answer as he did.

- (161) According to אייל the guest is the יצר הרע. See next note.
- At first the guest is a wayfarer, a הלך, a passerby then once he is allowed in the house, he is an אורח,
  a guest. Then he is a respected איש. The source
  below אינר הרע indicates that this is true of יצר הרע.
  At first it stops by as a wayfarer. If we allow it
  to enter our heads it becomes a guest. It may only
  stay for a while as a guest does. But if we don't
  banish it quickly, it will become a permanent
  resident. The moral don't let the passerby in at
  all!

אמר רבא בתחלה קראו הלך ולבסיף קראו אורח ולבסיף קראו איש שנאמר "ויבא הלך: לאיש העשיר ויהמול לקחת מצאנו ומבקרו לעשות לאורה וכתיב ויקה את כבשת האיש הרש ויעשה לאיש הבא אליו "אמר רבי יותנן אבר קמן יש לו לארם מרעיבו שכע משביעו רעב שנאמר "כמרעיתם וישבעי וני"

Raba observed. First het is called a passer by, then he is called a guest, and finally he is called a man, for it is said. And there ceme a passer by to the rich man, and he spared to take of his own flock and of his own herd, to dress for the guest; and then it is written, but took the poor man's lamb and dressed it for the man; that was come to him.

R. Johanan remarked, There is a small organ in man which satisfies him when in hunger and makes him hunger when satisfied, 6 as it is said. When they were sturred? they became full etc.8

- (163) See above footnote #141.
- אמנון 's firstborn and the son of מעכה (3:2).

  מעכה was אבשלום 's third child and the son of מעכה the daughter of the king of גשור (3:3). אמון s mother was also מעכה According to תוספות below, מעכה עכה עמה עמה אב not the daughter of דוד at all. She was therefore אבשלום's half-sister and אבשלום's stepsister.

# アリ

# סנהדריו

דאי ס"ד בת נישוחין הוחי אהתיה מי הוה שרייה ליה. מכאן קשה לפ"ה שפירש בפ"ק דקידושין (דף ככי) והבאתה אל חוך ביתך מלמד שלא ילחלנה במלחמה פי' שלא יבא עליה במלחמה ומשמע מחוך פי' הקונטרס. דאפילו ביאה ראשונה אסורה במלחמה עד לאחר כל המעשים כולן וא"כ לא בא דוד על מעכה רק לאחר שנתגיירה וא"כ בת נישוחין היא והיכי שריא חמר לאמנון אחתיה היא ועוד דהא אמרינן (שם דף כחי) דלח דברה תורה חלח כוגד ילר הרע משמע שבמלחמה ביאה ראשונה הואי לכך פירש ר"ת החם שלא ילחלנה במלחמה לבא עליה ביאה שניה ומחלוקת בירושלמי בין רב ושמואל מן הפי' דרב אמר אינה מוחרת במלחמה אלא ביאה ראשונה ושמואל אמר אף לא ביאה ראשונה ולא ביאה שניה וזה לשון הירושלמי תרחי מילין אתון אמרין משמיה דרב וליתא הכא אתון אמרין משמיה דרב אסיר לבא עליה ביאה שניה ואגי אומר לא ביאה ראשונה ולא ביאה שניה וח"כ קשיא לשמואל הך דהכא כדפרישית על כן נראה למימר דחמר לא היתה בת דול שאמה כבר היתה מעוברת כשבאת למלחמה והא דכחיב (שמוא! ב יג) כי כן תלבשנה בנות המלכים מעילים מתוך שגדלה בחיקו של דוד קרי לה בת מלך:

ואטר רב יהודה אטר רב המר בת פת תואר היתה שנאטר "ועתה דבר נא (\*על) המלך כי לא ימנעני ממך ואי ס"ד בת נישואין הואי אחתיה מי הוה שריא ליה אלא שמע מינה בת יפת תואר היתה "ולאמנון רע ושמו יונרב בן שמעה אחי הוד (\*והיה) איש חכם ונו" אטר רב יהודה אמר רב איש הכם לרשעה

It would appear from the structure of the נטוק that מטוק that מטוק and אבשלום were children of אבשלום but ממר is not. is not points out that מטוקים does not necessarily indicate that ממר was a child of זוד. Rather she is called his son because she was raised by זוד.

(165)שמון was אמנון s first cousin. He was also יתמר s first cousin. One has to wonder how he could give such damaging advice. Doesn't he realize this would certainly keep אמנון from being the next king? Why didn't he at least try to dissuade his cousin from this dastardly deed? According to סנהדרין כא.) he was simply an evil person committing a grave sin. אפרת, in his work שמעון בר אפרת, העיצוב האומנותי בסיפור המקרא suggests that יונדב never really advised אמנון to actually violate his sister. His intention was to have her perform motherly tasks for him and he would thereby lose his lust for her. מעדב did not really want אמנון to harm ממר but found it difficult to rebuke him outright. אמנון was hoping that אמנון himself would desist from his תאות, and when אמנוו didn't, יוודב was sorely disappointed, as his reaction later in יונדב would suggest. All the same יונדב is to blame for this tragedy. He is called חכם מאד in איזהו חכם הרואה את הנולד אויל. ועבות ד:א) איזהו חכם הרואה את הנולד. He was apparently not able to see the consequences of his advice in time.

- (166) Apparently no one sees anything wrong with this. See below #175 regarding Tin".
- There are a number of terminologies and phrases that are reminiscent of the story of שנם and דינה as well as the story of יוסף and אשת פוטיפר. It is the way of the מניך to conjure up these reminders to add weight to the misdeed. See the parallel below, from Yigal Ariel's עוז מלך 208-210.

### 2. כיבוש היצר

השוואות

בולטת בפרקנו השוואת מעשה אמנון למעשים דומים ומנוגדים בתנ"ך: השוואה ליוסף:

|                                  | (12.72 (11.11)                   |
|----------------------------------|----------------------------------|
| בויאשית                          | שמואל ב' י"ג                     |
| וגם-פה לא-עשיחי                  | ויפלא בעיני אמנון לעשות לה       |
| מאומה (מ' טו)                    | מאומה                            |
| ותתפשהו בבגדו לאמר, שכבה עמי     | בואי שכבי עמי אחותי              |
| (ל"ט יב)                         | •                                |
| הוציאו כל-איש מעלי (מ"ה א)       | הוציאו כל-איש מעלי               |
| ואין איש מאנשי רבית שם בבית (ל"ט | ויצאו כל-איש מעליו               |
| יא                               |                                  |
|                                  |                                  |
| ואיף אעשה הרעה הגדלות הזאות      | <b>על אודת הר</b> עה הגדולה הזאת |
| <b>(</b> じ じ"う <b>)</b>          | 7                                |
| ועשה לו כתנת פסים (ל"זג)         | ועליה כתנת פסים                  |
| ויעזב בגדו בפרה (ליט יבי)        | וכתנת הפסים אשר עליה             |
| ויפשיטו את-יושף את-כתנת הפסים    | קרעה                             |
| (do r/b)                         |                                  |
|                                  |                                  |
| (ל"ט יב) וינ <b>ט ויצא החוצה</b> | שלחו-נא את-זאת מעלי החוצה        |
| ויבא האיש את-האנשים ביתה יוסף    | ויוצא אותה משרתו החוץ            |
| (מ"ג מד)                         | ונעל הדלת אחריה                  |
|                                  |                                  |
| ויה: כשמע אדניוויחר אפו (ל"טיט)  | והמלך דוד שמעויחר לו מאד         |

אמנון המפחה דומה לאשה פוטיפר, ותמר דומה ליוסף אלא שבעוד שיוסף הוא הגבר והוא מצנית להימלט, תמר נתפסת ונאוסת.

בשני המקרים נענש הנאנס יוסף נחבש בבית האסורים. ותמר ישבה שוממה בבית אבשלים

ההשוחזה היא נינודית: הוציאו כל-איש מעלי של יוסף הוא התכנסות שמטורתה גילוי הטיב שבבית יעקב והחזרתו לשלמותו ואחדותו. ואילו אמנון אומר הוציאו כל-איש מעלי כדי להתחמק מן החוק ומן המוסר הציבורי שבחוץ ומחשיפת קלונו ברונים.

מעשי יוסף נגד אוזיו נעשו כדי לקרבם לבסוף ולהביאם פנימה, אל ביתו; ואילו אמנון מגיש את תמר החוצה, מפני שאינו רוצה בה בביתו כאשתו.

בכורתו של ייסף אינה מולדת, אמנם היה ראשון לרחל האהובה, אשר עלתה במחשבה ראשונה, אכל לא זכה בבכורה אלא בזכות כשרונותיו ומעשיו. אמנון הוא בכור מלידה, אולם בכור מנוון, שלא הוכיח את עצמו מעולם.

**הכתוב רומז גם לפרשת יהודה ותמר:** 

כראשית ל"ח

ויאמר יהודה לתמר כלתה שבי

אלמנה בית אביך

ריבחם יהודה ויעל על-גזזי צאנר

הבת נא אבוא אליך, כי לא ידע כי

כלתו היא

פן נחיה לבוז

ולא-יסף עוד לייעתה

שמואל ב' י"ג

ותשב תמר

ושממה בית אבשלום

ויהיו ב'זזים לאבשלום בבעל חצור

בואי שכבי עמי

אחותי

ואתה תהיה כאחד הנבלים

וישנאה אמנון שנאה גדולה מאד

אף כאן ההשוואה ניגודית. בעוד שיהודה תיקן לבסוף את אשר קלקל, ומעשה תמר הפך לברכה לבית ישראל. אמנון לא די שלא תיקן את המעוות אלא הוסיף וקלקל עוד.

גם ללא אמנון עומדים מעשה יהודה ומעשה יוסף זה לעומת זה. יוסף עמד בנסיון ושמר במסירות-נפש על נקיותו וטהרתו, ואילו יהודה נכשל בנסיון קטן ממנו, אלא שברגע האחרון התעלה ותיקן את אשר קילקל. בני בניו של יהודה, גם דוד נגם אמנון. חזרו ונכשלו באותו חטא, אלא שדוד כסבו, יהודה, עשה תשובה, ואילו אמנון בעט בה

והרי השוואה עם מעשה שכם בן חמור:

שמואליב יג

אמנון בן-דוד (א) ויענֶהְ וישכב א ונה (יד) ויאתבה אמנין (א)

ועתה אחותי הרורישי (כ)

ויחזק-בה ויאמר לה (יא) דבר-נא אל-המלך כי לא ימנעני ממך (יג)

והמלך דוד שמע...ויתר לו מאד (כא) אל-תעשה את-הנבלת הזאת (יב)

ואני אנה אוליך את-חדפתי (יג) ראו-נא כטוב לב-אמנון ביין ואמרתי אליכם הכו את-אמנון והמתם אתו (כח) בראשית ל"ד

שכם בן-חמור החוי נשיא הארץ (ב)

(ב) וישכב א'תה ויענֶהְ

ויאהב את-הנער (ג)

(ג) וידבר על-לב הנער

קת-לי את-הילדה הזאת לאשה (ד)

(ה) ויעקב שמע... והחדיש יעקב

ויחר להם מאד (ז)

כי נבלה עשה בישראל לשכב

את- בת יעקב (ז)

כי-תרפה היא לנו (יד) ויהי ביום השלישי בהיותם פאבים... ויבאו על-העיר בטח ויהרגו כל-זכר (כה)

השוואה זו לא באה להחמיא לאמנון, אלא להציבו בנוקומו הנכון " כמעשה אדץ-כנען... לא תעשו". אלא שאמנון אף גרוע משכם שכם פתח באונס, שבעקבותיו פיתח אהבה הוא בא בדיבור על לבה, ופניז ל"שדכנות מהוגנת" ומסודרת כראוי. ואילו אמנון, שאהב בתחילה את תמר ודיבר אליה, שינה את טעמו, וכל אהבתו נגוזה לאחר מעשה.

אמנם ייתכן שחסרונו של אמנון נבע דווקא מיתרונו על שכם. שכם היה חמור לאהבה, חסר כל רכישות לזולת, ועל-כן יכול היה להמשיך ולהחזיק בדינה לאחר שעינה אותה ולדבר בעזות מצח על אהבה ושדמנות. אמנון, גם בשפלותו ודורסנותו, לא היה אטום לאשר אירע. הוא ידע שנפל דבר. דמותו ועולמו של אתמול נשברו, חלפו ועברו. הוא יודע כי לא יוכל עוד להתעלם ולהוזזיר את הגלגל אחורנית.

מסרא words in מקרא מסורס are ambiguous. מקרא, meaning that we have to read between the lines. It is understandable that in her state, she would speak in choppy, broken speech. Most translators read that ישמו did not want to perpetrate even a greater wrong than the first one by sending her away. One would have to wonder how this would be a greater wrong than the violation itself. Radak suggests that the wrong wouldn't be greater than the first but would indeed add to the first.

(169) Compare this to the brothers of יוסף of whom it says
(ולא יכלו דברו לשלום (בראשית לז:ד). See Rashi below and
compare this to אבשלום here.

(ד) ולא יכלו דכת לשלום, מתוך גנותם למרני שבחב, שלא דברו 20 אחת בפה נאחת בלב. דברו, לדבר עמוף.

(170) אבשלום's motives appear to be solely to avenge the violation of his sister, אמנון תמר also happens to be ahead of אבשלום in line to become the next king.

Nothing at all is heard of כלאב he spent all his time in the ברכות ד.

תנא לא כפיבשת שמו אלא איש \*בשת שמו ולמה נקרא שמו מפיבשת שהיה מבייש פני דוד בהלכה לפיכך זכה דוד ויצא ממנו כלאב וא"ר יוחנן לא כלאב שמו אלא דניאל שמו ולמה נקרא שמו כלאב שהיה מכלים פני מפיבשת בהלכה ועליו אמר שלמה בחכמתו "בני אם חכם לבך ישמח לבי גם אני ואומר "רכם בני ושמח לבי ואשיבה חורפי רבר.

A Tanna taught: His name was not Mephibosheth. And why then was he called Mephibosheth? Because he humiliated? David in the Halachah. Therefore was David worthy of the privinge that Kileab's should issue from him. R. Johanan said. His name was not Kileab but Daniel. Why then was he called Kileab's Accause he humiliated [maklim] Mephibosheth [ab] in the Halachah. And concerning him Solomon said in his wisdom: My sen. if thy heart of wise, my heart will be glad, even mine. And he said further: My son, be wise, and make my heart glad, that I may answer him that taunteth me. 11

- (171) How could יונדב be such a רשע? See above footnote #165.
- (172) According to אשתיפת תואר as an מעכה as an אשתיפת תואר at (See below #174) אוד fought a war against גשור at חויג מואל אי כו
- According to Abravanel, ממר was stalling for time.

  Of course אמנון would not let אמנון even if they were step-siblings. If would stop to ask, אמנון would certainly warn him to stay away from אמנון however, maintain that מתר was permitted to אמנון however, maintain that מתר (see next note) and therefore had a new relationship with all her half-siblings. אוור מוספת is quoted above #164 that אור was born before אור took מעכה back from גשור. That would mean that according to strict הלכה she could even have married אור אוור אוון.
- (174) The following is the Torah text of the law of אשתיפת, דברים כא: י-יד, תואר.
  - בּרתְצֵאָ לַשְּּלְחָכָה עַּלראוּבֶוְהּ ינְתָנוֹ וְתְּנְהְ אֵלֹתְּיִּ סְ כּרִיזִּצְאַ לַשְּּלְחָכָה עַלראוּבֶוִהּ ינְתָנוֹ וְתִּנְהְ אֵלְתִּיְהְּ סְ כּרִיזִּצְאַ לְשְּּלְחָבָה אֵשֶׁת וְפַתרתֹאַר וְחָשֵּקְתָּ בְּהּ וְלָקַחְתָּ יִּיִּ לְּהַ לְּתָּבְּיה אֶתר יִּבְּירָהְ: וְהַבָּאְתָה אֶלרתְּ שְּבְיָה מֵעְלֶּיהְ וְנֵיְּטְהוֹ אֶתררֹאשָׁהּ וְתָבְּיהְ וְנָבְּתְה אֶתר אַבְּיהְ וְמָבְיְהְה וְכָּכְתְה אֶתר אַבְּיהְ וִמְּיִבְּה וְכָּבְיה מִבְּיה וְמָבְיּהְה וְבְּיִבְּה וְמְבִּיה וְמָבְיְהְה וְבְּיִבְּה וְמְבִּיה וְמְבְיה וְמְבִּיה וְמָבְיה וְמְבִּיה וְמְבִּיה וְמְבִּיה וְמְבִּיה בְּבִּיה וְמְבִּיה וְמְבִּיה בְּבִּיה מִּבְיתְה לְּהְּ בִּיהְיִּהְה וְמְבִּיה וְמְבִּיה וְמְבִּיה וְמְבִּיה וְמְבִּיה בְּבִיה וְמִבְּיה בְּבִיה וְמִיבְּה וְמְבִּיה בְּבִּיה וְמִיבְּה בְּבִּיה בְּבִיה וְמִיבְּה בְּבִיה וְמִיבְר בְּיִבְיה וּמְבִּיה בְּבִיה בְּבִיה בְּבִּיה בְּבִיה בְּבִיה בְּבִּיה בְּבִיה בְּבִּיה בְּבִיה בְּבִיה בְּבִיה בְּבִּיה בְּבִיה בְּבִיה בְּבִּיה בְּבִיה בְבִיה בְּבִּיה בְּבִיה בְּבִּיה בְּבִּיה בְּבִּיה בְּבִּיה בְּבִיה בְּבִּיה בְּבִּיה בְּבִּיה בְּבִּיה בְּבִיה בְּבִּיה בְּבִּיה בְּבִּיה בְּבִיה בְּבִּיה בְּבִּיה בְּבִיה בְּבִיה בְּבִּיה בְּבִיה בְּבִּיה בְּבִיה בְּבִּיה בְּבִּיה בְּבִּיה בְּבִּיה בְּבִיה בְּבִיה בְּבִּיה בְּבִיה בְּבִיה בְּבִּיה בְּבִּיה בְּבִּיה בְּבִּיה בְּבִּיה בְּבִיה בְּבִיה בְּבִיה בְּבִּיה בְּבִּיה בְּבִּיה בְּבִּיה בְּבִיה בְּבִּיה בְּבִּיה בְּבִיה בְּבִיה בְּבִיה בְּבְיּיה בְּבִיה בְּבִיה בְּבִיה בְּבִיה בְּבִיה בְּבִּיה בּבּיה בְּבִיה בְּבִּיה בְּבִיה בְּבִיים בְּבִייה בּבּייה בִּיבְיבְיה בּבּיה בְּבִיה בְּבִיה בְּבִיה בְּבִיה בְּבִיה בְּיִיבְּיה בְּבְיּיה בִּיב בּיבּיה בּבּיה בְּבְיבְיה בּיב בּיב בְּבְיבְיה בּיב בְיבְיה בְּבְיבְיה בּיוּב בּיב בְּיבְיבְיה בּיב בּיב בְּבְיבְיבְיה בּיב בּיבְיה בְּיבְיבְיבְיה בְּבְיבְיה בְּבְיבְיבְיה בּיוּב בּייה בְּבְיבְיה בּיב בּיב בּיב בּיב בּיב בּייה בְּבְיבְיה בְּיב בּיב בּיב בּיב בּיב בּבְיה בְּבְבְיבְּיה בּיב בּיב בּיב בּיבּיה בְּבְבְּיה בּיב בּיב בּיב בּיב בּיב בּיב בּבְיב בְּבְּיה בְּבְּיב בְּבְיבְּיה בּיב בּיב בּיב בּיב בּיב בּיב בּייה בְּבְּבְיהְיה בְּב

837

משמיה דר' יהושע כן קרהה גדר גדול גדרה תמר באותה. שעה אמרו לבנות מלכים כך לבנות. הדיומות. על אחת כמה וכמה אם לצנועות כך לפרוצות על אחת כמה וכמה \*אמר רב יהודה. אמר רב. באותה שעק. גורו

על הייהוד זעל הפנייה יהוד דאורייתא הוא דאמר ר' זהנן משים ר' שמעון בן זהוצרק \*רמו לייתור מן התורה מניין שנאמר "כי יסיתך אהיך בן אמך זכי בן אם מסית בן אב אינו מסית אלא לומר לך בן מתייחד עם אמו "ואין אחד מתייחד עם כל עריות שבתורה אלא אימא "נזרו על ייתוד דפנויה

It was taught in the name of R. Joshua b. Korha. In that hour Tamar set up a great fence [about chastity]. They said: If this could happen to kings' daughters, how much more to the daughters of ordinary men; if this could happen to the chaste, how much more to the wanton? Rab Judah said in Rab's name: On that occasion, they made a decree [21b] against yihud with [a married] or unmarried woman. But surely the prohibition of yihud with a married woman is a Biblical law! For R. Johanan said on the authority of R. Simeon b. Jehozadak: Where is [the prohibition of] yihud alluded to in the Biblical text? It is written If the brother, the son of the mether entice thee. Is it then only the son of a mother that can entice, and not the son of a father? But it is to teach that only a son may be alone with his mother; but no other man may be alone with women Biblically interdicted on account of incest! 6—Say rather that they enacted a decree against yihud with unmarried women.

See below אבות היט and commentary of פינחס קהתי and also n. תנא דבי אליהו: כח the second source speaks of the unconditional love of our patriarchs to Hashem which we try to emulate.

משנה ט"ו

בָּלָ אַהַּבָה שֶׁהִיא תְלוּיָה בְּדָבֶר – בְּטֵל דָּבָר, בְּטֵלָה אֲבָּה: וְשֶׁאֵינָה תְּלוּיָה בְּדָבָר, אֵינָהְ בְּטֵלָה לְעוֹלֶם. אַבְּהָה: וְשֶׁאֵינָה תְּלוּיָה בְּדָבָר: זוֹ אַהֲבַת אַבְנוֹן אֵיוֹ הִיא אַהַבָּה הַתְּלוּיָה בְדָבָר: זוֹ אַהֲבַת הַלִּיוֹן. וְיהוֹנָתֵן. וְשְׁאֵינָה תְּלוֹיָה בְדֶבָר: זוֹ אַהַבַּת דָּוֹד וְיהוֹנָתֵן.

#### באור כסוה פיו

משנתנו באה ללמד, שיש שני סוגי אתכה: א. אהבה שאינה נוכעת אלא כתוך נורכים חיצוניים: ב. אהבה הנוכעת מתוך יהס נפשי זלא כל גורכים יסיבות.

כל ארבה שדוא תלויה כרכו – המשמש גורם וסיפה לאותה אהבה,
כגון תועלת או הנאת הגוף, כעול דבר, כשלה אדבה – כייין שפשל
הדבר שגרם לאהבה זו, גם האחמה בשלה, ישאינה תלייה פרכו –
אבל אהבה שאינה תלויה כשום גורם היצוני, אלא נובעת היא מתוך
יהס פנימי לוולה, אינה בשלה לעולם – ויש גורסים: כך אהבה
שהיא תקויה בדבר בטל, בטל דכר בטלה אחבה; ישאיטו תלייה בדבר
בטל (אלא בדבר בטל, בטל אחבת הצדירים וההכמים, אינה בטלה
לעולם (רמב"ם, ברשנורא), אינו היא אהבה התקויה בדבר? זו
אהבת אמנון ותמר – שלאהר שבטלה סיבת אהבתו של אמנון לתמר
לתוב בו (שמואל ב יג, טו): "וישנאה אמנון שנאה גדולה מאד",
ושאינה תלויה בדבר? זו
האבת דוד ויהונתן – שהיתה ביניהם אהבת נפש, כאהבת אב לבנה
ניאהבהו יהונתן כנפשו".

#### סדר אליהו רבה (פ'כה)

שנו הכמים במשנה. כל אהבה שהוא תלויה בדבר בשל דבר יסבשילה אהבה ישם פיהבמים: ואי זו הוא אהבה שהוא תלויה בדבר. כנון אהבת בלעם כן בעור ובלק בן צפור שלך מואב: ושאינה תלויה בדבר אינה בשילה לעולם ישם: כנון אהבת אברהם יצהק ויעקב להן ולכניהן ולבני בניהן עד סוף כל

- אמנון As the previous note indicated, once the source of אמנון's love (lust) was no longer felt, his love was gone. אמנון however goes one step further, for the "ביטול" of his אהבה turns to hatred! "ביטול" suggest that she physically maimed him and Rashi records this opinion. Radak suggests that it was Hashem who planted the hatred in אמנון's heart in order to increase the shame on תמר, thus leading to אמנון's revenge. Ralbag says that תמר probably degraded אמנון with words in a way that disgusted him.
- According to בראשית רבה פּד: means a long sleeved shirt (not a coat of many colors). מסיד is the wrist and such a shirt covered the arm to the wrist. This shirt was the sign of privilege. To יוסף it indicated that he did not have to "roll up his sleeves" as it were, to work in the fields with his brothers.

פסים שהיתה

מגעת (0) עד פס ידו י ד'א פסים שהיתה דקה וקלה ביותר ונסמנת בפס יד י פסים שהפיסו עליה איזה מהם יוליכה לאביו ועלת ליהורה י פסים על שם צרות שהגיעוהו פ"א פומיפר (ג) סמ"ך מתרים יו"ד ישמעאלים מ"ם מדינים י ד"א פסים ירבי שמעון בן לקיש בשם רבי אלעזר בן עזריה (סמליס מו) לכו וראו מפעלות אלהים: זכתיב בתריה (20) הפך ים ליבשה י (3) למה וישנאו אותו בשביל שיקרע הים לפניהם פסים פס ים:

- (179) ויפרץ (to press) is the same as נבראשיתיט:ג) ויפצר (בראשיתיט:ג) according to Radak and Metzudos. There are a number of תנייך words that switch letters in this way, such as בָּבָשׁ and בָּשָׂב or בָּשָׂב and בָּבָשׁב.
- (180) הלכה mandates that קריעה over a מת be performed while standing. See שלחן ערוך יורה דעה שמ:א

# הלכות קריעה

שמ ענין הקריעה שיעורה ומקומה ועל מי קורעין באיזה זמן קורעין. ובו ל"ט סעיפים:

א [א] א מי שמת לו מת והוא מהמתים
א (א) ב שראוי להתאבל עליהם (א) ב הייב
לקרוע עליו בוצריך שיקרע מעומב בואם קרע
מיושב לא יצא [ב] (ולריך לחזור ולקרוע) (פור נשס רי"ן
ניחוח והכח"ש והנהוח מייתוני וכ"י לדעח רחכ"ד ורי"ף ורתכ"ן
ומרדכי פח"ת) (ולכחתה (°) לריך לקרוע ב קודס (כ) שיסחוס פני
המח) (כ"י נשס סת"ק):

in a chapter of תנייך is a word or words that appear again and again to add emphasis to a certain element of the story. For instance, in the story of the words of או and בן are repeated constantly to stress the loving parental relationship even though was ready to do Hashem's bidding and take אברהם 's life. In our story אחות are stressed again and again to accentuate the evil of אמנון s deed.

- (182) Ralbag suggests that it is very wrong to say that אול did not mourn at all for his son in פרק ייב. While there is no obligation of the rituals of דוד, אולות, דוד אולות still took upon himself to be mournful (see a similar point at #135 above). He refused to continue his fasting because that would not change the situation. In both cases, אול mourned and acted mournful.
- See רשייי, תרגום and all commentaries. They point to a missing word in the פסוק which must be read. ותכל נפש מותכל מיש מיון assumes extra wordage in the מיון which does not appear. דרך מוויל preferred to learn through מדות של רבי אליעזר בנו של רבי יוסי and it is one of the 32 מדות של רבי אליעזר בנו של רבי יוסי as the sources below indicate.
  - רא כני של ריה'נ איבר בשרשים ושתים בחות התורה נדרשת: "ל) בקוו מחום ל) בקוו אחר רבוי. ה) בקוו מחום ל) בקוו אחר רבוי. ה) במעום אחר מעום ה) בקוו מפורש ל בקוו מחום ל) בגו'ש. ה) בבנין אב מ) בדרך קצרה. י) מדבר שהוא שנוי יא) מסדור שנחלק. יה) מדבר שבא ללמר ונמצא למר: יוֹנ מכלל שאחריו מעשה והוא פרטו של ראשון יוֹר) מדבר גדול שהוא נתלה בקמן ממנו להשמיע האוון בדרך שהיא שומעח מרטו של ראשון יוֹר) מדבר שאינו מפורש במקומו ומתפרש במקום אחר. יוֹן מדבר שהוא מיוחד במקומו ונו הג בבל יים מדבר שנאמר בוה וה'ה להבדו. ה) מדבר שנאמר בזה ואינו ענין לו אבל הוא ענין לחברו. כא) מדבר שהוקש לשתי מדות ואתה נותן לו בח היפה שבשניהם, בכלל ויצא מן הבלל ללמד על עצמו. כהן מדבר שהיה בכלל ויצא מן הבלל ללמד על עצמו. כהן מדבר שהיה בכלל ויצא מן הבלל ללמד על עצמו. כהן מלשון נימטריא תרי אפי. חר אם. בחילות האותיות . נחר שהוא בחשבון אותיות . ה) מלשון נימטריא יתרי אפי . חר אם. בחילות האותיות . נחר שהוא בחשבון אותיות . ה) מלשות שבפרשיות :

מדרה מי מדרך קצר ס כיצד - (דכים יו) ומסים ממסל של מטל ומחשק . [סיס]
צע וממשקן של משכן שלמ שדנר סכמוב דרך קצרס . מסימחי נדון בדרך קצרס
משילשרך הענין לימר ודמי - כיוצא בדבר אתם המחר (שיב ינ) וחכל דוד לצמת . צע ותכל
נכש דוד לצמת אלמ שדבר דרך קצרה - ומעים שמין רמיה לדבר זכר לדבר (חהלים פד) נכששם
ונס כנתה נכשי . ודמי מדה זי מינה מנה ישוב המקרמות ולכך לה חשיב לה כדי :

- Radak says that אבשלום didn't feel the king could be convinced through יואב's own argument to ask אבשלום back and therefore devised this plan. Her plan is to elicit pity in דוד for one son of his who killed another, and not to blot out the lives of a second son.
- (185) קין deserved to die for the murder of הבל, but Hashem allowed him to live for the same reason אוד allows this boy to live.
- (186) See Rabbinic Reflections to Violation of Torah Law, chapter 33.

## Violation Relating to the Law of Murder

### Torah

### Numbers 35:31.33

You may not accept a ransom for the life of a murderer who is guilty of a capital crime; he must be put to death. You shall not pollute the land in which you live; for blood pollutes the land, and the land can have no expiration for blood that is shed on it, except by the blood of him who shed it.

#### Prophets

#### [[ Sam. 14:4,6-7; []

The woman of Tekoa said..."your maidservant had two sons. The two of them came to blows out in the fields where there was no one to stop them, and one of them struck the other and killed him. Then the whole clan confronted your maidservant and said, hand over the one who killed his brother. That we may put him to death for the slaying of his brother..." The king said to the women, "Go home. I will issue an order in your behalf...as the Lord, God lives, not a hair of your son shall fall to the ground."

## Description of Violation

The Torah requires life for a life. Since murder is a capital offense, how did David issue an order releasing the murderer in II Sam. 14 from the death penalty?

## Rabbinic Resolution

### (64) Targum Jonathan II Sam. 14:11

 your God that the way should be made long before the avenger of the blood who is out to destroy.

## Analysis of Rabbinic Resolution

According to Jonathan's translation, the woman of Tekoa reminded David of the laws of the unintentional murderer. This implies that her son killed without intention. Thus, David upheld the law by protecting him, and no violation occurred.

### FOOTNOTES

- (1) The intentional murderer is not protected in the way Jonathan describes. See Ex. 21:14, Num. 35:20-21, It. 19:6.
- not
  Ralbag explains that even if the murder was dominited with malicious intent.
  Ralbag explains that even if the murder was committed intentionally,
  David did not violate Torah law in his ruling. The Torah only allows
  the execution of the death penalty if the trime was witnessed by two
  people (Dt.17:6). In the woman's account of the story, there is no
  appearance of witnesses. Assuming David thought this was the case, he
  did not violate Torah law in his ruling. Palbag also explains that
  David based his ruling on his special rights as king. Even if David
  thought the crime was witnessed by two people, he could save the boy
  by exercising those special rights. Thus, according to this answer, a
  king is not only permitted to be stringent in his rulings because of
  his special rights, but he may be lenient as well.

The Torah refers to naming one person after another (י-ה:ה-ים, דברים כה:ה-ים, especially פסוק. Even though this is the simple פסס of the חזייל, פסוק, at . לבמת כד. at the simple פסס of the חזייל, at . לבמת כד. at the simple פסס of the part, at the below, explain the verse otherwise. There also appears to be a concern for carrying on the name at בראשית לח:ח and even more so at ירות ד:י yet in neither case is the name of the deceased itself used. יעקב says that his sons should carry on the names of יעקב we says that his sons should carry on the names of חנייך מברהם, יצחק ויעקב not one other person in all of חנייך carries any one of those names! In תנייך in general children are named for events or symbols. Today we usually name children after other people. A rarity in more doing so seems to appear just below at יבסיק כייר carries and one of the people. A rarity in person doing so seems to appear just below at יבסיק כייר seems to appear just below at vicin ידברים carries and one of the people.

YEBAMOTH 240

מתנה

ימצוה בגדול לייבם יואם קדם הקסן זכה: גבו ת"ר "והיה הבכור מיכן שמצוה בגדול לייבם °אשר תלד \*פרם לאילונית שאין יולרת יקום על שם אחיו לנהלה אתה אומר ילנהלה או אינו אלא לשם יוסף קורין אותו יוסף יותנן קורין אותו יותנן נאמר.כאן יקום על שם אתיו ונאםר להלן "על שם אחיהם" יקראו בנהלתם כה שם האכור להלן נהלה אף שם האמור כאן לנהלה ולא ימתה שמו 'פרם לסרים ששמו כחוי אכר רבא אע"ג דבכל התורה כולה \*אין מקרא יוצא פידי פשומו הכא אתאי גורה שוה אפיקתיה פפשטיה לגפרי ואי לאו גורה שוה היה אמינא שם שם פמש לפאן קמוהר החמנא ליכם יקום על שם אחוך פובעי ליה אי לבי דינא יקום על שם אחו אביו מיבעי ליה ודלמא הכי קאמר להו רחמנא לבית דין אמרו ליה ליבם יקום על שם אחיו אלא אתאי גזרה שוה אפיקתיה לגמר MISHNAH. THE COMMANDMENT OF THE LEVIRATE MAR-RIAGE DEVOLVES UPON THE [SURVIVING ELDER BROTHER]. IF A YOUNGER BROTHER, HOWEVER, FORESTALLED HIM, HE IS ENTITLED TO ENJOY THE PRIVILEGE.

GEMARA. Our Rabbis learned: And it shall be, that the first-born¹ implies¹ that the commandment of the levirate marriage devolves upon the [surviving elder brother];¹ that she beareth¹ excludes a woman who is incapable of procreation, since she cannot bear children: shall succeed in the name of his brother,¹ in respect of inheritance.⁴ You say, 'in respect of inheritance':⁵ perhaps it does not [mean that], but, 'in respect of the name':⁶ [If the deceased, for instance, was called] Joseph [the child] shall be called Joseph; if Johanan he shall be called Johanan!—Here it is stated. Shall succeed in the name of his brother¹ and elsewhere it is stated. They shall be called after the name of their brethren in their inheritance, 7 as the 'name' that was mentioned there [has reference to] inheritance, so the 'name' which was mentioned here [has also reference] to inheritance. That his name be not blotted out¹ excludes a eunuch³ whose name is blotted out.

Said Raba: Although throughout the Torah no text? loses its ordinary meaning, here the gezerah shawah 10 has come and entirely deprived the text of its ordinary meaning. 11

But apart from the gezerah shawah, would it have been thought that 'name' actually signifies 'a name'? To whom, then, does the All Merciful address the instruction!<sup>12</sup> If to the levir, the wording should have been, 'shall succeed in the name of thy brother'; if to

(1) Deut. XXV, 6. (2) Lit., 'from here (it is deduced)'. (3) The text of Deut. XXV, 6, being connected with v. 5 preceding it, thus: Her husband's brother shall ... take her to him to wife (v. 5) and he shall be the firstborn (ibid. v. 6). The important is shall be as E.V.) or and he (i.e., the levir) shall be as the Talmud here renders it. (4) Only the brother who marries the widow, and no other brother, is entitled to the inheritance of the deceased. (5) Taking the 'brother' who marries the widow as the subject of 'shall succeed'. (Cf. supra n. 3). (6) The subject of 'shall succeed' being 'the child' that will be born from the levirate union. (7) Gen. XLVIII, 6. (8) Since he is in capable of procreation, his wife is exempt alike from yibbum and halizah. (9) Though it had been given a Midrashic interpretation. (10) V. Gios. Though it had been given a Midrashic interpretation. (10) V. Gios. Though it had been given a Midrashic interpretation. (10) V. Gios. Though it had been given a Midrashic interpretation. (10) V. Gios. Though it had been given a Midrashic interpretation. (10) V. Gios. Though it had been given a Midrashic interpretation. (10) V. Gios. Though it had been given a Midrashic interpretation. (10) V. Gios. Though it had been given a Midrashic interpretation. (10) V. Gios. Though it had been given a Midrashic interpretation. (10) V. Gios. Though it had been given a Midrashic interpretation.

אבשלום Why does אבשלום back and then ostracize him at home? the הלכה dictates that even when an inadvertent murderer returns from exile he is still to be considered an outcast. See רמב"ם הלכות רוצח ז:יד below.

### יך אף על פי שנתכפר אינו חוזר בה לשררה שהיה בה לעולם. אלא הרי הוא מורד מנדולתו כל ימיו הואיל ובאה תקלה זו הנדולה על ידו:

- (189) See the following sources about אבשלום's hair.
- (190) The Mishna סוטה points to the irony of אבשלום's pride in his hair. It was his hair that would later spell his downfall, Cf. שייב יח:ט.

אבשלום נתנאה בשערו ובו': ת"ד אבשלום בשערו מדד שנאמד "וכאבשלום לא היה איש יפה זנו' ובגלחז את ראשו (זנו') והיה מקץ ימים לימים אשר ינלח כי כבד עליו וגלחו ושקל את שער ראשו מאתים שקלים באכן המלך רנא אבן שאנשי מבריא ואנשי ציפורי שיקלים בה לפיכך נתלה בשערו שנאמד "ויקרא אבשלום לפני עבדי דוד ואבשלום רוכב על הפרד ויבא הפרד תרת שובך האלה הנדולה (ז') ויאחו ראש באלה ויותן כין השמים ובין הארץ והפרד אשר תרתיו עבר [שקל מפסידא בעא למיפסקיה] תנא דבי רבי ישמעאל באותה שעה (ז') נבקע שאול מתרתיו

Absalom rebelled [against his father] through his hair, as it is said, There was none to be so much praised as Absalom for his beauty... And when he polled his head, now it was at every year's end that he polled it because the hair was heavy on him therefore he polled it, he weighed the hair of his head at two hundred shekels, after the king's weight." It has been taught that [the king's weight] was the weight with which the men of Tiberias and Sepphoris weigh. Therefore he was hanged by his hair, as it is said, And Absalom chanced to meet the servants of David. And Absalom rode upon his mule, and the mule went under the thick boughs of a great oak, and his head caught hold of the oak, and he was taken up between the heaven and the earth; and the mule that was under him went on. He took a sword and wished to cut himself loose: but it was taught in the School of R. Ishmael, At that moment Sheol was split asunder beneath him.

(191) אבשלום has 4 children here, yet at שייביח:יח he appears to have no children. תרגום יונתן for ייאין ליבןיי reads ייאין ליבןיי implying that אבשלום shildren had since died, as סוטהי: say say. חזייל say that סוטהי: had children at this time but they were not worthy. Note that אבשלום didn't say

without qualification. He said אין לי בן בעבור הזכיר שמי. A son like אבשלום doesn't deserve that anyway.

כי אמר אין לי בן ולא הוו ליה בני והכתיב "ויולדו לאבשלום שלשה בנים ובת אחת אמר רב חוחק בר אברימי שלא היה לו בן הנון למלכות

For he said, I have no son. 12 Had he, then, no sons? Behold it is written. And unto Absalom there were born three sons and one daughter! 13 -R. Isaac b. Abdimi said: [His meaning was] that he had no son fit for the kingship. R. Hisda said:

- אבשלום wants full forgiveness and desires a return to "ואב" favor. יואב refuses for he sees that וואב is not interested in אבשלום at this time. יואב wanted this reconciliation very badly for he thought that if be welcomed back he would probably (in אבשלום is welcomed back he would probably (in יואב own eyes) be the next king and then be very kindly disposed to יואב for helping him get there. This would explain יואב response at מסוק כייב.
- (193) חוייל considered this especially despicable, and said (כל השורף תבואתו של חבירו אינו מניח בן ליורשו (סוטה י:). This is to say nothing of the אבשלום (דברים כ:ט) בל תשחית of איסור wants to let יואב know that he will not be ייואב puppet with respect to kingship.

רב תכדא אמד גמודי כל השורף תבואתו של חבירו אינו כעיח בן ליורש ואידו קלייה לודואב דכתיב "ויאמד אל עבודיו ראו חלקת יואב אל ידי ולו שם שעורים לכו והציתוה באש ויציתו עבודי אבשלום את החלקה באש: There is a tradition that whoever burns his neighbour's produce will not leave a son to succeed him; and he [Absalom] had burnt [the produce] of Joab, as it is written, Therefore he said unto his servants, See, Joub's field is near mine, and he hath barley there; go and set it on fire. And Absalom's servants set the field on fire.

- (194) אבשלום told אבשלום If I am guilty, then kill me. Since דוד felt that אבשלום wasn't to be killed, he might as well be invited back to the palace.
- In addition to the irony of the מדה כנגד מדה regarding shair (see above #189), אבשלום connect אבשלום stealing the heart of his people to the fact that 3 darts were thrown into his heart to kill him at יח:יה correspond to the 3 darts, according to חוייל correspond to the 3 hearts אבשלום stole, the heart of the courts, the heart of the people as the heart of the regarding to דוד.
- (196) אבשלום's pretext for rebellion is his ability to promulgate justice better than אוד. Lies are easily spread if made convincing enough. The תנייך has already revealed to us that דוד excelled at this very thing אמואל בי חיטו שמואל בי חיטו.
- According to מדר מורה יד:) חזייל and סדר עולם רבה:יד this is 40 years from the time בני ישראל asked for a king. This would mean it took just one generation from the request for a king to the first general rebellion.

  According to רלביע this is 40 years from the time appointed דוד king. thus, this would be at the very end of דוד reign.

- (198) אבשלום is where דוד first established his kingdom
  (שמואלביה:א) and is at this time more centrally located
  within אבשלום Perhaps אבשלום feels that a
  return to חברון will better suit his purposes at
  starting a new kingdom.
- One has to wonder why אבשלום would rebel against his aging father at this time. If this was at the very end of his reign, then אבשלום is really rebelling against a brother, not דוד was told in פרקיי that a son yet to be born would be the next king and build the בית המקדש. In דברי הימים that son is even named שלמה is much older than שלמה and feels more worthy for the throne. Also, the rebellion does not become so strong until מסוק ייא indicates.
- שמא from אוד after all he had done for them? According to Abravanel, the real instigator was אחיתופל. He rallied the forces of disgruntled soldiers who were tired of fighting so many wars, and losers in judgment.

  Remember that if this is the end of TIT's reign the real rebellion is against אבשלום's brother, not his father.

- (201) דוד did not even realize that he was paving the way for the אבשלום of שמואל בייב:יא וחלבייב:יא. Indeed אבשלום violated these ten women under אחיתופל advice אחיתופל as well is answered אבשלום with the number 10 at יח:טו.
- Surely there were better guards to protect the palace! Rav Yosef Kara sees the אידוד in דוד in השגחה פרטית in fulfilling the prophecy referred to in the previous note.
- (203) See above note #117 and the following sources from אישי התנייד.

אחיתופל

תשעים אלף זקנים מינה דוד ביום אחד (להעלות את הארון ולא מינה את אחיתופל עמהן, בשעה שבא דוד לשאת את ארון מרית ה׳, לא נשאו כתורה בכתף "וירכיבו את ארון ברית ה' על עגלה חדשה" (שמואל־ב ו. ב) והיה הארון מעלה את הכהגים למעלה וחבטם למטה, מעלה הכהגים למעלה וחבטם למטה. שלח דוד והביא לאחיתופל. אמר לו, הלא תאמר לי מה עם הארון הזה שמעלה את הכהנים למעלה וחבטם למטה, ענה לו לך שאל להזקנים שנונית, אמר דוד, מי שיודע להקים אותו ואינו מקים, טופו שיחנק, אמר אחיתופל זבח לפניו והוא יצמוד, זהו שכתוב רויהי כי צעדו נושאי ארון ה׳ ששה צעדים ויזבח. שור ומריא" (שם), אמר הקדוש ב"ה לאחיתופל, דבר שהתנוקות אומרים בבית הכנסת בכל יום לא אמרת לו "כי עבדת הקודש עליהם בכתף ישאו" (במדבר ז. ט) וזה אמרת לו סנהדרין יי הייב כשחור דוד לירושלים בא אחיתופל ואמר לו. דוד, לא היה לך ללמד מפסוק קטן שהתינוקת קוראין "בכתף ישאוי ולא על העגלה במדיר ו. כ

מגילה שמטר שמואל לדוד (בענין בית המקדשן אמרה אחיתופל ברוח הקודש, ומה היה אחיתופל עושה, כשבא איש אחד לברר משהו במגילה, היה אומר לו, עשה כך וכך, ואם אין אוה מאמין לי, לך שאל באורים ותומים, והיה האיש הולך ושואל, ומצא כדבריו סנהדרין י, ה־ב

לא היה לדוד אותב יותר מאחיתופל, והיה בעל מקטרגין שלו, והוא היה יועצו כל העצות, לא נתיירא דוד מאדם, אלא מאחיתופל מדרש שוחיט נה, א

רבים אומרים לנפשי אין ישועתה לו באלהים סלה" (תהלים ג, ג) רבים זה דואג ואחיתופל שהיו רבים בתורה, אומרים אפשר אדם ששבה את הכבשה, והרג את הרועה, והפיל את ישראל יש לו תקנה? "אין ישועתה לו וגו"

מדרש שוחיט ג. ה

חכמי ישראל יועצים באחיתופל ונמלכים בסנהדרין ושואלים באורים וחומים ברכות ג:

#### יחטיו עם דוד

אחיתופל התיר גלוי עריות ושפיכות דמים, אמה, לשאול, וכי יש אישות לדוד, הלא מורר במלכות היא וחשוב כמת, ועכשיו התר אשתו ועשה אותו הפקר. ודמו מותר ואשתו מותרת, עמד שאול ונתן מיכל אשת דוד על פיו לפלטי בן ליש בר"ר לכ, א

אלמלא דרשוהו דואג ואחיתופל כן, לא רדפו אחרי דוד, דכתיב "אלהים עזבו רדפו (תהלים עא. יא) מה דרשו "ולא יראה בך ערות דכר״ (דברים כג, טו) ואם יראו ["ושב מאחריך״] סוסה כא.

בתחלה קרא דוד לאחיתופל רבו. ולבסוף קראו חברו, ולבסוף קראי תלמידו סנהדרין קו:

דוד מלך ישראל שלא למד מאחיתופל, אלא שני דברים בלבד קראו רנו אלופו ומיודעו אבות ו. ג שני דברים מאן נינהו, אמר לו, דוד, למה אתה יושב לבדך ועוסק בתורה, אין דברי תורה מתקיימין אלא בחברים, ודבר שני אמר לו, כשתלך להתפלל, דוץ, כאדם ההולך אחר המלך בלה דבתי ת פי שטחו בטים. חורים מלאים תכן, נפל הטיט התחיל התבן יוצא מן החורים, כך היו גם אלו. באו ולמדו כל דקדוקי תורה ולכום מלא הוללות שם

דואג שהיה עוסק בתורה ואחר כך הניחה, וכן אחיתופל מה הועילו מדרש שופים קים, סו

דואג ואהגתופל לא היו בהם מציה בתחלה. אע״פ שנעשו בני תורה. היו כתחלתן במד״ר יח. יו

#### שופו

דואג ואחיתופל וכו׳ שנתנו עיניהס במה שאינו ראוי להם, מה שביקשו לא ניתן להם, ומה שבירם נטלוהו מהם

דואג ואחיתופל, לפי שלא שמרו את התורה. נפלו מגדולתן וירדו לגיהנום. ואף על פי שראשי סנהדראות היו מדרש שוח״ט מט, ב

כשם שתפש אחיתופל אה החיכה בגרונו. ולא אמר אותה לרבים [שאסור לטלטל הארון בעגלה] לפיכך מת בגרונו בחניקה מדבא"ר לא

ודורש רעה תבואנו" זה דואג ואחיתופל בדורש שנח"ם אי א

שְּלשה דברים צוה אחיתופל את בניה אל תהיו במחלוקת, אל תמרדו בנולכות בית דוד, ויום טוב של עצרת ברור, זרעו חטים ביב קמז. בשעה שחפר רוד יסודות לכיהמ״ק, עלה התהום ורצה לשטוף את העולם, אמר דוד, האם יש מישהו היווע שמותר לכתוב שם הקודש על החרס ולהניח אותו על התהום שיעצור, ולא היה מי שיגיד לו מלה, אמר דוד, מי שיודע ואינו אומר יתנק בגרונו, נשא אחיתופל קליוחומר בעצמו ומה לעשות שלום בין איש לאשתו אמרה תורה שומי שנכתב בקרושה ימחה על המים, לעשות שלום לכל העולם כולו על אתת כמה וכמה אמר לו לדוד מותר וכו׳

כשעלה התהום ורצה לשטוף העולם, היה אחיתופל עומד שם, אמר עכשיו דוד יחנק ואני אמלוך, וטופו בעצמו נחנק סנהדרין י. היב

סורו ממני מרעים" (תהלים קיט, קטו) זה דואג ואחיתופל שהיה אומר להם מה אתם דוחפים לי, הניחו לי שעה אחת שאשב ואעסוק בתורה, בשביל שרדפוני אינו עוסק בתורה

מדרש שות"ם קים, מז

אתיתופל הטעה אותו המזל, והיה סבור שהוא מלך והיה נותן עיניו באבשלום אמר לו בא אל פלגשי אביך" אמר לו אבשלום, וכן אתה אומר לו שאענה פלגשי אכי? אמר לו אחיתופל גזרת אלהים הוא, ואחיתופל יעץ לאבשלום שיהרוג את אביו, והוא ישב עליו בדין על שעינה נשי אביו, ואני הורגו לאבשלום ומולך אני, ולא היה יודע שהמלכות עומדת מבת בנו בת שבע בת אליעם בן אחיתופל

#### תורתו

שלש מאות בעיות בעו דואג ואחיתופל במגדל הפורח באויר חניגה סוג

דואג ואוויתופל. לא עלה למודם לפסוק הלכה כמותם סגדרין קו

כשלמדו את החורה בשקר ונתרמית למדוה מדרש שוחים קים, ג

למה היו דומים דואג ואחיתופל לבית מלא תבן. לאחר ימים פנה בעל הבית וטחו בטיט. אף על

#### אחיתפל / AHITHOPHEL

#### **RELATIONSHIP WITH DAVID**

Ahithophel permitted additory and bloodshed. He said to Saul, "Does David have any marital status? He is in rebellion against the king and hence has the status of a dead man. Now release his wife [from her marriage bond] and make her free Ito remarry. Shedding] his blood is permitted and [marrying] his wife is permitted." Saul gave Michal the wife of David to Palti ben Laish following [Ahithophel's] ruling (ibid.).

| ☐ Had Doeg and Ahithophel not expounded as they did, they would not have pursued David, saying, "God has forsaken him, pursue him"  (Psalms 71:11). What did they expound? Let Him see no unseemly thing in you [this they applied to the episode of Bath-sheba], and if He does see [a thing, the result is that God will] turn away from you (Deuteronomy 23:15) (Sotah 21a).  ☐ At first David called Ahithophel his teacher, then his colleague, and finally his disciple [for Ahithophel forgot his Torah, while David's Torah knowledge continued to increase] (Maharsha) (Sanhedrin 106b).  ☐ David king of Israel, who learned only two things from Ahithophel, called him his teacher, guide, and | □ The sages of Israel deliberated with Ahithophel, consulted the Sanhedrin, and asked the Urim Velumim (Berachos 3b). □ David appointed ninety thousand elders on one day [to bring the Ark up to Jerusalem], but he did not include Ahithophel. David did not have the Ark of God's Covenant carried on the shoulder as commanded by the Torah; [instead] they set the Ark of God upon a new cart (If Samuel 6:3). The Ark repeatedly lifted the priests up and threw them down. David sent for Ahithophel and asked [his advice]. [Ahithophel] replied, "Ask the elders whom you appointed." Said David, "Wheever knows how to make the Ark stand and does not do so will be strangled." Said Ahithophel, "Offer sacri- |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| intimate friend (Avos 6:3).  What are the two things? [Ahithophel] said to him, "David, why do you sit alone to study Torah? The words of Forah endure only [when studied] with a companion." The second thing he told him was, "When you go to pray, run, like a person following the king" (Kallah Rabbasi 8).  Through Divine Inspiration, Ahithophel [knew the contents of the] scroll [about the construction]                                                                                                                                                                                                                                                                                        | fices before it and it will stand." Thus it is written. When they who bore the Ark of Hashem had gone six paces, he sacrificed an ox and fatling (ibid. v. 13). Said the Holy One, Blessed is He, to Ahithophel, "The [verse] which the children recite in the house of study every day you did not tell him — they shall carry [the Ark] on their shoulders (Numbers 7:9) — and this you told him!" (Yerushalmi Sanhedrin 10:2).                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| of the Holy Temple] that Samuel gave David. What did Ahithophel do? When a man would come to clarify something in the scroll, [Ahithophel] would tell him, "Do such and such. And if you do not believe me, go ask the <i>Urim VeTumim</i> ." The man would go and ask, and find [that the answer was]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | □ When David returned to Jerusalem, Ahithophel came and said to him, "David, should you not have learned from a small verse that the children read: They shall carry on their shoulders — not on a cart?" (Bamidbar Rabbah 4:20).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| as [Ahithophel] had said (Yerushalmi Sanhedrin 10:2).  [] David had no better friend [at that time] than Ahithophel. [Ahithophel] was [David's] rebuker, and it was he who advised [David] on all matters. David feared no man except for Ahithophel (Shocher Iov 55:1).  [] The great say of my soul, "There is no salvation for him from God" (Psalms 3:3). The great [refers                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | □ When David dug the foundations of the Holy Temple, the deep waters rose to flood the world. Said David, "Does anyone know whether it is permitted to write the Holy Name on a shard and place it on the deep waters to restrain them?" No one said a word. Said David, "Whoever knows and does not say should be strangled" Ahithephel deduced [the answer] through a kal vachomer: "If, in order to make peace between a husband and wife, the Torah said, 'Let My Name that is written in                                                                                                                                                                                                                             |
| to [ Doeg and Ahithophel, who were great in Forah. They say [concerning David], "Is it possible that a man who captured the lamb, slew the shepherd, and caused Israel to fall, can make amends? There is no salvation for him" (Shocher Tov 3:5).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | sanctity be erased over the water' [a reference to Numbers 5:23], how much more so to make peace in the whole world." He said to David, "It is permitted" (Sukkah 53b).  When the deep waters rose to flood the world, Ahithophel was standing there. He thought, "Now                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

| David will choke and I will become king." But in the end he himself choked (Yerushalmi Sanhedrin 10:2).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| [Proport from me, evildoers! (Psalms 119:115). This [refers to] Doeg and Ahithophel, to whom [David] said, "Why are you pressing me? Leave me alone for a while so that I can sit and study Torah. Because you prisse me, I cannot learn" (Shocher Tov 119:47).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |
| [] Ahithophel was misled by the constellations into thinking he would become king. Therefore, he fixed his eyes on Absalom. He said to him, "Consort with the concubines of your father." Said Absalom, "Is that what you tell me to do — to ravish my father's concubines?" "It is a decree of God," replied Ahithophel. In addition, Ahithophel advised Absalom to slay his father. [Ahithophel planned to eventually! sit in judgment on [Absalom] for ravishing his father's wives; then he would kill Absalom and become ruler. But he did not know that kingship would come [only] through his son's daughter: Bath-sheba daughter of Eilam son of Ahithophel (Yalkut Shimoni, Shmuel 151). |  |
| TORAH STUDY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
| Doeg and Ahithophel [were so learned that they even] had three hundred inquiries about "a tower open to the air" [a topic in the laws of <i>Oholos</i> ] (Chagigah 15b).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |
| [] The learning of Doeg and Ahithophel did not help to have the halachah decided according to them, for it is written: The secret counsel of God is with those that four Him (Psalms 25:14) (Sanhedrin 106b).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
| When they learned Torah, they did so with falsehood and deceitfulness (Shocher Tov 119:50).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
| Does and Ahithophel may be likened to a house full of straw. After some time, the master of the house plastered it. Nevertheless, the holes were full of straw. When the plaster fell off, the straw began to emerge from the holes. So, too, were these [men]. They learned all the fine points of the Torah, but their hearts were full of folly (Shocher Tov 119:50).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |
| [] Of what benefit were Doeg and Ahithophel, who engaged in Torah [study] but afterwards left [the Torah]? (ibid. 119:16).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |
| Doeg and Ahithophel started out without mitzvos. Even though they became foral scholars, they remained as they had been at the start (Barnid-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |

bar Rabbah 18:17).

| ☐ Ahithophel set [his] sights on what was not fitting for him. What [he] sought [i.e., the kingship] was not given to [him], and what [he] had was taken away from [him, for he did not complete half his life] (Sotah 9b).            |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ☐ Because Doeg and Ahithophel did not keep the Torah, they fell from their greatness and descended to <i>Gehinnom</i> , although they were heads of courts ( <i>Shocher Tov</i> 49:2).                                                 |
| ☐ Ahithophel suppressed the halachah [that it is forbidden to transport the Ark by cart, in his throat and did not say it publicly. He therefore died through his throat, [that is,] by strangulation (Tanna d'Bei Eliyahu Rabbah 31). |
| ☐ He who seeks evil, it will come to him (Proverbs 11:27). This [verse refers to] Doeg and Ahithophel (Shocher Tov 1:1).                                                                                                               |
| ☐ Ahithophel commanded his sons three things: "Do not take part in dissension; do not rebel against the kingdom of the house of David, and if the                                                                                      |

festival of Shavuos is [a] clear [day], sow wheat [that year, for the crop will succeed]" Basia 147a).

DEATH

- (204) See above note #82. The words in here might imply an inclusion of something else, as that footnote might indicate.
- (205) As the פסוק indicates, these גּתִּים are from אנת who were likely allied with אכיש with whom דוד associated in .
- (206) Perhaps this is here to show the loyalty of foreigners even in the face of rebellion of someone so close to אוד. All this is part of the fulfillment of ימן someone.

- (207) recall that the ארון was used to be taken to war.

  See above footnote #132 and the sources cited there.
- The above note refers to 2 בניעלי וועלי. ארונות took the wrong one and were punished. The wrong one housed the תורה, and the broken לוחות and this is the one they took in this battle. דוד knowing of the mistake of בניעלי ordered the ארון to be returned. This is the reason posited by Abravanel.
- See טוּ:כג for the efficacy of אחיתופל's advice. דוד didn't ask for אחיתופל's advice to be foolish but to seem foolish before אבשלום. This prayer will come true in מרק ייין.
- (210) See יטדר עולם. According to פסוק כייב. According to אביתר. אביתר stepped down from being אביתר at this time and pits took over. צדוק was descended from the line of was descended from אביתר . דברי הימים איכד:ג אלעזר בן אהרן was descended from through איתמר through איתמר and was officially banished from service by שלמה for supporting אדניהו rebellion at מלכים איב: כז; לייה.

- requires words to be inserted into the מסוק in order to fully understand the point. Here the פסוק should be understood ולדוד הגיד המגיד, because if it means "and דוד was told" the מסוק should have been ולדוד הגיד.
- (212) Recall that איבא as a servant to מפיבשת back in chapter 9.
- There is no way for אינו to be sure if אינא is telling the truth or not. אינו maintain that it was not true, as we will see at יט:כה-לא. In fact part of the famous ממר דוד חטא אינו אלא טועה that says that will admits guilt on (referring to the story of בת שבע) admits guilt on the acceptance of מפיבשת. See below footnote #260, and the source below footnote #260, and the source below. דוד שבת נו. אברי הימים אי ח:לד should have at least corroborated the story. In דברי הימים אי ח:לד ; ט:מריב בעל See perhaps the name was an indication to TIT that he was rebellious.

רב אמר קיבל הוד לשון הרע דכתים "ויאמר לו המלך איפוא היא ויאמר ציבא אל המלך הנה הוא כית מביר בן עמיאל המלך איפוא היא ויאמר ציבא אל המלך הנה הוא כית מביר בן עמיאל "(מלא) דבר וכתוב וישלה המלך ויקדע מבית מכיר בן עמיאל "(מלא) דבר מבדי הוייה דשקרא הוא כי הדר אלשין עילווה מ"מ קיבלה מיניה דכתים "ויאמר המלך לעד ציבא איה) בן אדוניך ויאמר ציבא אל המלך הנה לך כל יושב בירושלים ונו' ומנא לן דקיבל מיניה דבתים "ויאמר המלך ושמואל אשר למפיבושת ויאמר ציבא השתחירוי אמצא הן "(בעיני) המלך ושמואל אמר לא קיבל הוד לשון הרע דברים הניברים הוא ביה דבתים "ומפיבושת אמר לא קיבל וור וכתים ויהי כי בא ירושלים לקראת המלך ויאמר לו בגדיו לא כיכם ונו' וכתים ויהי כי בא ירושלים לקראת המלך ויאמר לו המלך למה לא הלבת עמי מפיבושת ויאמר אדוני המלך עבדי רמני כי המלך למה לא הלבת עמי מפיבושת ויאמר אדוני המלך עבדי רמני כי מפר עבדך אחבשה לי החמור וארכב עליה ואלך את המלך כי פסח

עכדך וירגל בעבדך אל ארוני המלך ואדוני המלך במלאך האלהים ועשה המיב בעיניך ראמר לו המלך למה חדבר עוד דבריך אמרתי אתה וציבא תחלקו את השדה ויאמר מפיבשת אל המלך גם את הבל יקח אחרי אשר בא אדוני המלך בשלום אל ביתו אמד לו אני אמרתי מתי תבא בשלום ואתה אמד לו אני אמרתי מתי תבא בשלום ואתה עושה לי כך לא עליך יש לי תרעומות אלא על מי שהביאך בשלום היינו רכתים "וכן דעת מדיב בעל וכי מדיב בעל שמו והלא מפיבשת שמו אלא מתוך שעשה מדיבה עם בעליו יצחה בת קול ואמרה לו נצא בר נצא נצא הא דאמרן בר נצא דכתים "ויבא

שאול עד עיר עמלק וירב בנחל אמר רבי מני על עסקי נחל \*אמר רב יתודה אמר רב בשעה שאמר דוד למפיבשת אתה וציבא תחלקו את השדה יצתה בת קול ואמרה לו רחבעם וירבעם יחלקו את המלוכה אמר רב יהודה אמר רב אילמלי \*לא קיבל דוד לשון הרע לא נחלקה מלכות בית דוד ולא עברו ישראל ע"ז ולא גלינו מארצנו:

[To revert to the main text: 'Rab said, David paid heed to slander for it is written. And the king faid anto him, where is he? And

Ziba said unto the king, Behold, he is in the house of Machir the son of Ammiel, belo dabar [in Lo-debar]. And it is written, Then David sent, and fetched him out of the house of Machir the son of Ammiel, millo dabar [from Lo-debar]. Now consider: he [David] saw that he [Ziba] was a liar; then when he slandered him a second time, why did he pay heed thereto? For it is written. And the king said. And where is thy master's son? And Ziba said unto the king, Behold, he abideth at Jerusalem [: for he said, To-day shall the house of Israel restere me the kingdom of my father!. And how do we know that he accepted it like slander from him? Because it is written. Then said the king to Ziba, Behold, thine is all that pertaineth into Mephibosheth. And Ziba said, I do obeisance; let me find favour in thy light, my lord. O king.

But Samuel maintained: David did not pay heed to slander, [for] he saw self-evident things in him. For it is written. And Mephibosheth the sen of Saul came down to meet the king; and he had neither dressed his feet, nor trimmed his beard, nor washed his clothes, etc. While it is vricten. And it came to mass, when he was some to ferusalem to meet the king, that the king said unto him. Wherefore wentest thou not with me, Mephibosheth? And he answered, My Lord, O king, my servant deceived me: for thy servant said, I will saidle me an ass, that I may rule thereon and go with the king, because thy servant is lame.

[56b] And he hath slandered thy servant unto my lord the king; but my lord the king is as an angel of God: do therefore what is good in thine eyes. For all my father's house were but dead men before my lord the king: yet didst thou set thy servant among them that did eat at thine own table. What right therefore have I yet that I should cry any more unto the king? And the king said unto him, Why speakest thou any more of thy matters? I say. Thou and Ziba divide the land. And Mephibosheth said unto the king, Yea, let him take all, forasmuch as my lord the king is come in peace unto his own house.1 He said [thus] to him: I prayed,2 when wilt thou return in peace? Yet thou treatest me so. Not against thee have I resentment, but against Him who restored thee in peace!) Hence it is written, And the son of Jonathan was Meribbaal: 4 was then his name Merib-baal? Surely it was Mephibosheth? But because he raised a quarrel [neribah] with his Master, 5 a Heavenly Echo went forth and rebuked him, Thou man of strife. [and] the son of a man of strife! Man of strife, as we have stated. Son of a man of strife, for it is written, And Saul came to the city of Amalek, and strove in the valley.6 R. Manni said: [That means.] concerning the matter of the valley.7

Rab Judah said in Rab's name: When David said to Mephibosheth, 'Thou and Ziba divide the land,' a Heavenly Echo came forth and declared to him, Rehoboam and Jeroboam shall divide the kingdom.<sup>8</sup> Rab Judah said in Rab's name: Had not David paid heed to slander, the kingdom of the House of David would not have been divided, Israel had not engaged in idolatry,<sup>9</sup> and we would not have been exiled from our country.<sup>10</sup>

- (214) Malbim says that this story of שמעיבן גרא is punishment for יציבא quick acceptance of מפיבשת.
- (215) Entry of שמעי בן גרא from אישי התנייך.

## אישי התניך

שמעי בן גרא (שמואלים מו, ה)

כל זמן ששמעי בן גרא קיים, לא נשא שלמה ברכות ת את בת פרעה אשתו של שמעי, הצילה שני צדיקים מן ההרגה ואלו הן, אחימעץ ויהונתן בשעה שרדפו עבדי מדרש שמואל ב, לב, ד אבשלום אתריהם בא שמעי אצל דוד ואמר לו, מה אחיו של יוֹסף גמלוהו רעה והוא גמלן טובה, כך אני גמלתיד יל"ש שמראל קנא רעה גמול עמי טובה אמר לו שמעי לדוד, כל ישראל גמלוך רעה ואני יותר מכולם, וכל ישראל יושבים ומקוים, מה חסר אתה עושה עמי, אם קבלת אותי, כל ישראל באים ומשלימים עמך מדרש שוחים גגג (מלכים-א ב, ח) "והנה עמך שמעי בן גרא״ מה עמר ? מצוי הוא אצלך תדיר, רבו היה "ויאמר בנה לך בית בירושלים" (שם ב, לו) שתצא תורה ממנו בארץ, ולא תצא לחוץ .זהר חיב קו:

,,הוא קללני קללה נמרצת" (שם ב, ח) נוטריקין נואף הוא, מואבי הוא, רוצח הוא, צורר הוא, תועבה הוא

לא קטלו דוד לשמעי, וגולד ממגו מרדכי שקנא בהמן

#### אַמְעִי בֶּן גַּרָא – Shimi son of Gera

[Teacher of Solomon, supporter of Absalom] (II Samuel 16:5)

| As long as [his teacher] Shimi son of Gera was alive, Solomon did not marry Pharaoh's daughter (Berachos 8a).                                                                                                                                                                                                                                      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ☐ Shimi's wife saved two righteous men, Ahimaaz and Jonathan, from death when Absalom's servants pursued them (Midrash Shmuel, ed. Buber, 32:4). ☐ Shimi came to David and said, "Just as Joseph's brothers treated him badly, yet he treated them well, so too, though I treated you badly, [please] treat me well" (Yalkut Shimoni, Shmuel 151). |

Shimi told David, "All [the people] of Israel treated you badly, and I outdid them all. Now all the people of Israel are waiting to see whether you will treat me kindly. If you accept me, all the people of Israel will come and be reconciliated with you" (Shocher Tov 3:3).

☐ "Behold, with you is Shimi son of Gera" (I Kings 2:8). What is meant by with you? He is with you constantly, for [Shimi] was [Solomon's] teacher. [Solomon] told [Shimi], "Build yourself a house in Jerusalem" (ibid. v. 38), so that Torah would go forth from [Shimi] through the land, [and, being in charge of Torah education,] he would not go out of Jerusalem (Zohar 2:107b).

□ "He cursed me [David] with a grievous curse" (I Kings 2:8). The word נְּמְרֶצָת [here translated]

grievous] is an acronym of adulterer (נוֹאַף), Moabite (נוֹאַרָר), murderer (רוֹצָחַ), oppressor (צוֹרַר), abomination (תּוֹעָבָה) (Shabbos 105a).

☐ David did not execute Shimi [who had incurred the death penalty (*Rashi*)], and [Shimi] lived to beget the ancestor of Mordecai, who provoked Haman (*Megillah* 13a).

דוד himself explains his actions at פסוקים י-ינ. (216)normal circumstances, a king may not be מוחל on his These are by no means normal circumstances. The מסי סנהדרין in the 2nd chapter of מסי סנהדרין asks why a king may not perform the rituals of מליצה or חליצה (the performance of which might diminish his כנוד even if he wants to perform the מצוה (see רמביים הלכות מלכים ב:ג ווד could be מוחל on his כבוד regarding שמעי, surely he could do so to perform a מצוה! The רין answers that מחילה here is on an event in the past and and חליצה however, is an will soon be forgotten. ongoing event into the future and therefore we don't allow a king to perform the מצוה even if he wants to. Incidentally, דוד does call for vengeance on שמעי at מלכים אי ב: ת-ט.

- (217) See שמואל אי footnote #197, and above #135; #157.
- ענשלום questions אבשלום 's defection from אבשלום. Even as himself rebels against the king, he rebukes אבשלום for his disloyalty to a friend. חושי wants to know what יחושי's loyalty will be to him, considering his lack of loyalty to דוד response convinces that he is truly defecting.
- (219) אחיתופל's advice, as odious as it is, is a fulfillment of ארשונים s promise at ינהן. Also, the fact that אבשלום took the 10 women to the מפסוק כב) is also a reminder of where all this trouble started (מא:ב).
- See the citation below of נדרים לו: the ממרא also refers to רדייק. as we had above at רדייק. סוו:כא there expresses his opinion of the phenomenon, which is quite different from the גמרא. See יהושע footnote #12.

פיסוק מעמים דאורייתא הוא "דא"ר איקא בר אבין מעמים דאורייתא הוא "דא"ר איקא בר אבין אמר רב מ"ד "ויקראו בספר תורת האלהים מפורש ושום שכל ויבינו במקרא ויקראו בספר תורת האלחים זה מקרא מפורש זה תרגום ושים שכל אלו הפסיקים ויבינו במקרא זה פיסוק מעמים ואמרי לה אלו המסורות אמר רבי יצחק מקרא סיפרים ועימור סיפרים וקריין ולא כתיבן ובתיבן ולא קריין הלכה למשה מסיני בתיבן ובתיבן ולא קריין הלכה למשה מסיני

מקרא סופרים (6) אדץ שמים מצרים "עימור מיפרים "אחר תעבורו "אחר תלך "אחר תאסף "קדמי שרים אחר ניגנים "צדקתך האלהים ולא בתיבן א"פרת דבלבתי "איש דבאשר ישאל איש בדבר האלהים "באים (ג) דנבנתה "להדפלימה (מ"את דהגד "אלי דהערן "אלי דהשעורים הלין קריין הוגד "אל בתבן ובתבן ולא קריין "נא דיסלח ולא בתבן ובתבן ולא קריין "נא דיסלח ולא בתבן ובתבן ולא קריין "נא דיסלח נגב אם "דבי נואל הולין בתבן ולא קריין

ר"ו

מקרא סופרים - הקריאה שמשרו לני הראשונים שנקראו סופרים:
ועפור סופרים - תיבות יתירות שנכתבו ליפות הלשון ונקראות
עטור לפי שהן מעטרין את הלשון: קריין ולא לחיבן - תיבות
הנקראות ולא נכהבות: בתיבן ולא קריין - שנכתבות ואינן
נקראות: הולבה למשה משיני - כך קבל משה בשיני ומשר לישראל:
בקרא סופרים ארן ארך שכשיש בו אתנחתא נקרא ארן בקמן:
שמים מלרים - שאנ"ש שאין בהם אל"ף נקראים כחלי היתה

בהם: עמור סופרים אחר העפורו אחר חלפו אחר האשף קדמו שרים אחר טוגנים . כל הני אחר מיוחרין הן ואין אלא למפארת הלפון דחום ליה למכתב סעדו לבכם ותעפורו מסגר שבעת ימים ותאשף קדמו שרים טוגנים אלא שנכתבו לתפארת הלפון: צדיקתך כהרי אל למכתב לדקתף הנירי אל כדכתיב משפטיך תהום ניבה לומר שהחרים הרמים כלומר המאלכים לריכון ללדקת השם אלא שכתב החר ליל למפארת הלשון ובדברי מוני ראיתי דעעור שפרים היינו שטתבין עעם מפשק באחר כי היכי דלישתמע אח"כ תלך גאח"כ מעבורו ומחר כן תאסף קדמו שרים ואח"כ מגנים לדקתך כהרי נשסק בטעם כהררי מחלות אל לומו שמאח אל הפוכה כאילו היכה במחלת הפשק ופירוש אל לדקתך עלים בהרים שהם גלויים ואלמלא ההפשק שים במשמע אחר שתעפורו אחר שתאסף קדמו שרים אחר הטגנים ופירוש אל לדקתך כהרים של אל וקרי ליה עצור סופרים משום דמעטר" לה למילתא בטעם הקריאה: קריין ולא כתיבן פרת שהטגנים קדמו להם לדקתך כהרים של אל וקרי ליה עצור סופרים משום דמעטר" לה למילתא בטעם הקריאה: קריין ולא כתיב ואיש דכאשר ישאל לה למילתא בי אחימופל כאשר ישאל איש דבלכתי בשמאל הוא לחשיב ידו בנהר פרת פרת פרת קרי ולא כתיב: איש דכאשר ישאל לה בשמות להו לה להים הבל והי לה לפליטה לה קרי ולא כתיב: אתי ההגד הוגד ברות וישן בעו ויאמר לה הגד הוגד (את) [ל כל בתיב מים ולא בתיב לה לה בל השר המותר האי את היום לא מדבר ליה בתר דקרין ולא כתיב מים בספרים שנט קרי וכחיב ואך במסדה לא מדבר ליה בתר דקרין ולא כתיב מהח במותר שים את ותאמר אלי הליה את כל הצורן של המותר של השתר שם השערים בחום ככל אשר ליכא הצורן כתיב בתיבן ולא קריין לא דיכנח במלכים בהשמחיתי פית רימון ישלת כא הי לעבדך כתיב, בתיבן ולא מריב בתיבן במות במים לאי אלי אלי אלי אלי אלי הכי בתיבן ולא קריין לא דיכנח במלכים במשמחית כים רימון ישלת כל א הי לעבדך כתיב, בתיבן ולא מקרי כל מתר בלי אלי אלי אלי שלי ולא חלים בתיבן ולא קריין לא דיכנח - במלכים בהשמחיים כים רימון ישלת כל אל הי לעבדך כתיב, בתיבן ולא מקרי ב

זאת דהמלוה - נוסדר ואחחנן כך מלאחי כהוב ולא נמלא בספרים שלנו : ידרוך דמדורך - בסוף ירמית ידמוך הדורך את קשתו ידמוך שני כחיב ולא קרי: המיש דפאת נגבי בסוף יחיקאל (והנה) [ואלה] מדומיה וגו' חמש מחום וארבעת אלפים חמש שני כתיב ולא קרים אם דכי גואל - ברוח יעתה כי אמנס כי אם נואל אנס הא אם כתיב ולא קרי ובמסרה חשיב כל הני וספי עלייהו אחריני מיהו לא חשיב "את דהמלוה אלא "את דהנפש דכתיב בירמיהו "גבי לדקיה חי ה' אשר עשה לני את הנפש הזאת : R. Isaac said: The textual reading, sas transmitted by the Soferim, their stylistic embellishments. [words] read [in the text] but not written, and words written but omitted in the reading, are all halachah from Moses at Sinai. By textual reading is meant words

comfort ye your hearts; after that ye shall pass on. 2 [Let the damsel abide with us a few days, at least ten: after that she shall go. [Avenge the children of Israel of the Midianites;] afterwards, shalt thou be gathered unto the people. 3 [The singers went before,] the players on instruments followed for. 4 Thy righteousness is like the great mountains. 5

[Words] read [in the text] but not written: [the word] 'Euphrates' in [the verse] as he went to recover his border at the river [Euphrates]: 6 [the word] 'man' in [the verse] And the counsel of Ahitophel . . . was as if a [man] had enquired of the oracle of God; 7 [the word] 'come' in [the verse] Behold, the days [come], saith the Lord, the city shall be built etc., 8 for it in [the verse] let there be no escape [for it]; 9 'unto me' in [the verse] All that thou sayest [unto me] I will do; 'to me' [in the verse] And she went down unto the floor; 10 to me' in [the verse] And she said. These six measures of barley gave he unto me; for he said [to me]. 11 All these [words] are read but not written 12 The following are written

but not read: [the word] 'pray' in forgive; '[38a] 'these' in Now [these] are the commandments. 'let him bend' in Against him that bendeth [let him bend] the bow; 'five' in and on the south side, four thousand and five [five] hundred; 'if' in it is time that [if] I am thy near kinsman. The foregoing are written but not read.

שמואל ב טו הוֹלֵהְ שִׁוּבוְהְשֵּׁב אָת־אַחֶיךְ עִפְּוְהְחֶכֶּ וְאָמֶת: יֹּתְנְעָן אִתְּי אֶת־הֲמֶלֶּהְ נִיאמֵר חֵי־יִהְוָהוְחִוֹי אֲדְנִיהַמֶּלֶּהְ כִּי אַם בִּמְלְוֹם אָמֶר יְהְיָה־שְׁםוֹאֲדְנִי הַמֶּלֶּהְ אִם־לְּמְנָּ אִם־לְּחִיִּם כִּי־שָׁם יִהְנָה עַבְּהָרָ: אַם־לְּחִיִּם כִּי־שָׁם יִהְנָה עַבְּהָרָ:

לאתר דלית אנא ידע לאן אנא אזיל: את אחיך כפך. הם אחר הרוב לפי דעתם ובמקום שלא השינה דעתם על הברור הנתים שש מאות איש שבאי עפו מנת: חסר ואבת. אני כתכו האחר ולא נקדו או כתכו מבחוץ ולא כתבו מבפנים אי כתכי האחר ולא נקדו או כתכו מבחוץ ולא כתבו מבפגים אי כתבי אחר מבחוץ יאחד מבפנים: (כנ) וכל הארץ בוכים. פי' וכל אנשי ארק וכן וכל הארץ באו פצריפה: על פני דרך את הבדבר . במו אָל המרבד וכן ותראה את הכהן כְלומר עוברים אל המדבר על פני הררך שהיה שם כלימר שלא עברו דרך הנחל. או פירושו וכל העם גם בן עוברים בנהל קדרון כבו והתכמים יודעי הבקרא מתו ואנשי כנבת הגדולה שהחזירו שהיה המלך עובר וכלם מגמת פניהם אל המרכר כמו שאמר התורה ליושני מצאו מחלוקת בספרים הנמצאים והלכו בהם דוד אנכי מהמחמה בערכות המדבר ומדבר יקרא מרעה

בתוים לך הסד ואמת על מה שעשית ואני מכיר כי לכך מוב עםי ויות ואתיב ית אחך עמך ועביד עמהון מיבו יקשום: (כל) כי אם במקום . אם כתיכ ולא קרי וחזנין אחר אם קרי או לא קרי והפלות האלה דכתיבין ילא קורין או רקורין ולא כתיבין ובן קרי וכתיב נראה כי בגלות הראשין אברו הפפרים ונפלפלי

#### (221)Entry of אחיתופל from אישי התנייך.

סנהדרין קא: ממנה שלמה כל שנותיו של אחיתופל לא ראה חלום רע ברכות נה: ארבע הדיוטות אין להם חלק לעולם הבא, בלעם דיאג אחיתופל וגחזי סנהדרין ב. דורשי רשומות היו אומרים כולן באים לעולם הבא "יהודה מחוקקי" (תהלים ס. ט) זה שם קד: אחיתופל

סבר שהוא ימלוך, ולא כן, בת שבע בתו שיצא

דיאג ואחיתופל היו להוטים אחרי לשון הרע מאה אי היא

לא תהא סיעתנו כסיעתו של דוד שיצא ממנו

דואג ואחיתופל דוברי כזב הן ודיבורן. הן בריר לבי א ומדברותיהן כאשר ישאל איש בדבר האלהים" (עמואליב טז, כג) איש קרי ולא כתיב שלא היה כאיש אלא מורוש שוחים ג. ד כמלאך

"בני איש" (תהלים ד, ג) זהו דואג ואחיוזופל

אחיתופל היה מתפלל שלש תפלות חדשות בכל מרכות די היד אחיתופל ראה צרעת שזרחה לו על אמתו, הוא (שמואלים טוי יב)

/ אישיותו / יחסיו עם דוד תורתו / סופו /

אישיותי

יואג ואחיתופל לא ראו זה את זה. דוזונ בימי זאול ואחיתופל בימי דוד. וא׳ר יוחנן דואג אחיתופל לא חצו ימיהמ, כל שנוחיו של דואג לא ניו אלא שלשים וארבע, ושל אחיתופל אינן אלא

יואג ואחיתופל, כל אחד ואחד בן שמנה הוליד נום סט :

## Ahithophel אַחִיתֹפֶל

[Adviser to King David; rebelled against him] (II Samuel 15:12)

PERSONALTY / RELATIONSHIP WITH DAVID / TORAH STUDY / DEATH

| PERSONALITY                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Doeg and Ahithophel never saw one another. Doeg lived in the days of Saul, Ahithophel in the days of David. R' Yochanan said: Doeg and Ahithophel did not live out even half their lives. Doeg's entire life lasted thirty-four years, Ahithophel's only thirty-three (Sanhedrin 106b).                |
| ☐ Doeg and Ahithophel each begot [a child] at age eight (ibid, 69h).                                                                                                                                                                                                                                   |
| The counsel of Ahithophel was as if a man inquired of the word of God (II Samuel 16:23). [The word] man is read but not written, for he was not like a man but like an angel. [His advice in those days was as great as a decision from the Urim VeTumim (Malbim, II Samuel 16:23)] (Shocher Tov 3:4). |
| ☐ Sons of great men (Psalms 4:3) [refers to] Doeg and Ahithophel (Shocher Tov 3:4).                                                                                                                                                                                                                    |
| Two wise men arose in the world, one from Israel and one from the nations of the world: Ahithophel from Israel and Balaam from the nations of the world. Both perished because their                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

| gift did not come from the Holy One, Blessed is He; they grabbed it for themselves. [By sinning, their gift was no longer as if it came from the Holy One, Blessed is He] (Bamidbar Rabbah 22:7).                                                                                                                                                                                      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ☐ Ahithophel prayed three new prayers each day (Yerushalmi Berachos 4:4).                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ☐ Ahithophel saw leprosy on his genitals and took it as a sign that he would reign (i.e., a sign that rulership would sprout from him due to the leprosy that David was afflicted with for six months as part of the punishment for his sin with Bath-sheba (Maharsha Sanhedrin 101b). [But [in fact it was a sign that] his daughter Buth-sheba would bear Solomon (Sanhedrin 101b).] |
| ☐ In all his years, Ahithophel never had a bad dream [in order to give him his reward in This World] (Rashi) (Berachos 55b).                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ☐ Four commoners have no share in the World to Come: Balaam, Doeg, Abithophel, and Gehazi (Sanhedrin 90a).                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ☐ The interpreters of verses used to say: All come to the World to Come. Judah is my lawgiver (Psalms 60:9); this [refers to] Ahithophel. Through David, his student, he merited a share in the World to Come (Maharsha) (Sanheam 104b).                                                                                                                                               |
| ☐ Doeg and Ahithophel had a passion for evil speech (Yerushalmi Pe'ah 1:1).                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| □ Let our following not be like that of David, from whom Ahithophel emerged (Berachos 17b).                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ☐ Doom speakers of deception (Psalins 5:7). The [verse] is speaking of Doeg and Ahithophel. [Doom] them and their words [Doom] them and their conduct (Bereishis Rabbah 32:1).                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

- (222) As the reader knows the story, this is superior advice for אבשלום.
- (223) חושי means to buy time for אבשלום. He is very convincing though, in his argument, as he was in convincing that he was a true defector, back at אבשלום.
- (224) אחיתופל that אחיתופל's counsel seem foolish in the eyes of טו:לא). This is precisely what is happening here.
- אחתופל immediately knew that if his advice is not heeded, the rebellion would fail. As usual, he was right. If he is killed by the king for his rebellion all his assets would go to the king. If he dies some other way his assets would go to his inheritors. See below ירושלמי מכות ב:

ואיפשר יואב רכתיב ביה "תרבמיני ראש השרישי היה מועה כרכר זה א"ר תנתיבא למנתדרין ברת כתרא דתני הדוני "בית דין נבסיהן ליורשין דרוני מלכות נכסיהן ? למלכות אמר יואב מומכ שאידרג בכדר ויירשוני בני ואל ידרגיני המלך ויירשני כד שמע שלמה כן אמר לממונו אני צדיך מיר "והסירות רמי תנם אין ממונו תנם "וישלת ביד כניתו ויפנע בו רמיתת

(226) See Rabbinic Reflections Chapter 13.

## Chapter 13

## <u>Violations</u> Concerning the Act of Suicide

## <u>Torrah</u>

## Gen 3:5

But for your own life-blood I will require a reckoning. I will require it of every beast; of men too will I require a reckoning for human life, of every man for that of his fellow men.

## Prophets

## A) <u>Judges</u> <u>16:30</u>

Samson cried, "Let me die with the Philistines." And he pulled with all his might ...

# B) <u>I Sam.</u> 31:4-5

Saul said to his arms-bearer, "Draw your sword and run me through, so that the uncircumcised may not run me through and make sport of me." But his arms-bearer, in his great awe, refused; whereupon Saul grasped the sword and fell upon it.

When his arms-bearer saw that Saul was dead, he too fell on his

<sup>1.</sup> Saul's request of the Amalekite lad to kill him in II Sam 1:8 is not treated here, for Saul would surely have died from the wounds he suffered in I Sam. 31:4-5. For this reason, Abimelekh's request of his lad to kill him is not treated here, for he was also mortally wounded prior to the request.

sword and died with him.

## C) <u>II Sam. 17:23</u>

When Ahitopel saw that his advice had not been followed, he saddled his ass and went home to his native town. He set his affairs in order and then he hanged himself.

## Description of Violations

The Torah prohibits the taking of a life; even the taking of one's own life  $^2$ . Yet in the cases mentioned here, the text seems to condone suicide.

## Rabbinic Resolutions

A) No specific rabbinic passage could be found which deal's with Samson's suicide. § 30 below excludes Saul's actions from the realm of forbidden suicide, but makes no mention of Samson. This

may imply that the rabbis condoned Saul's actions but not Samson's<sup>3</sup>. On the other hand, it can be argued that Saul's suicide was deliberately excluded. Since Saul intended to take only his own life, it could be suggested that his suicide was unwarranted — hence the rabbinic exclusion. Since Samson intended

<sup>2.</sup> The rabbis understood Gen. 9:5 to forbid suicide. See b Baba Kama 915, Gen. Rabbah 34:19.

<sup>3.</sup> See b Avoda Zara 28a, in which a pagan's desire to kill a Jew at his own expense is compared to Samson's killing the Philistines at his own expense.

to take the lives of the enemy, there was no need to justify his suicide. Hence no specific exclusion was necessary  $^4$ .

## B)(30) Ber. Rabbah 34:19

"ואק" (בר'): ה) להביא את החונך צלמו. יבול בשאול ? תלמוג לאמר אק.

The word "akh" comes to include anyone who commits suicide. Perhaps this also includes someone like Saul? No for the work akh delimits.

<sup>4.</sup> Abravanel, Judges 16:30 equates Samson's suicide with Saul's. Samson, like Saul feared bodily torture at the hands of the Philistines and acted accordingly. The Talmudic passage in b Avoda Zara 18a where Hanina ben Teradion, even under extreme torture, did not take action to shorten his life, does not imply that Saul and Samson sinned in committing suicide to avoid torture. The Talmud does not demand such martyrdom but nonetheless relates Hanina ben Teradion's unusual piety. See Tosafot Avoda Zara 18A, \(\frac{\frac{1}{2}}{2}\); Gittin 57b \(\frac{3}{2}\), \(\frac{1}{2}\)? Gittin 57b \(\frac{1}{2}\)?

## Analysis of Rabbinic Resolutions

§ 30 offers no explanation for Saul's exclusion. The word "akh" simply excludes Saul from this prohibition  $^5$ . Thus the violation is denied  $^6$ . Justification for the suicide of Saul's armor bearer does not appear in rabbinic literature  $^7$ .

C) The rabbis did not seek justification for Ahitopel's

1
9
suicide 8. He is considered a wicked man who did wicked things

<sup>5.</sup> For a concise collection of medieval and modern rabbinic commentary to Saul's actions, see Dov. I. Frimer "Masada in the Light of Halakha" <u>Tradition</u>, Summer, 1971 pp. 28-36.

<sup>7.</sup> Ferhaps by analogy, Saul's armor bearer's actions can find rabbinic justification in the story of the fuller who took his own life upon hearing of Rabbis death, b Ketuboth 103b. See Maharsha ibid. INSN 3 10 .

<sup>8.</sup> See Radak, Ralbag, Abravanel, II Sam. 17:23. Ahitopel saw that the tides of the rebellion were turning and that David would defeat Absalom's forces. He also knew David would kill him for following Absalom. He therefore chose suicide rather than face sure death at the hands of David.

**<sup>9.</sup>** He is one of six Israelites denied life in the world to come, b Sanhedrin 90a.

Suicide was considered so drastic in Jewish law that the violator would forfeit his share in the world to come for its violation. המאבד עצמו לדעת אין לו חלק לעולם הבא. for at least this reason is one of the Biblical characters who forfeited his afterlife. Sanhedrin 90a.

כל ישראל "יש להם חלק לעולם הבא שנאמר "ועמך כולם צדיקים לעולם יירשו ארץ נצר ממעד מעשה ידי להתפאר "יואלו שאין להם חלק לעולם הבא "האומר אין תחיית המתים מן התורה ואין תורה מן השמים ואפיקורום ר"ע אומר אף הקורא בספרים החיצונים "והלוחש על המבה ואומר "כל המחלה אשר שמתי במצרים לא אשים עליך כי אני ה' רופאך אבא שאול אומר אף "ההונה "את השם באותיותיו "שלשה מלכים וארבעה הריומות אין להן הלק לעולם הבא שלשה מלכים ירבעם אחאב ומנשה ר' יהודה אומר מנשה יש לו חלק לעולם הבא שנאמר "ויתפלל אליו "וישמע תחנתו וישיבהו ירושלים למלכותו אמרו לו למלכותו השיבו ולא לחיי העולם הבא השיבו ארבעה הדיומות בלעם ודואג ואחותופל ונחוי:

#### CHAPTER XI

MISHNAH. ALL ISRAEL, HAVE A PORTION IN THE WORLD TO COME, FOR IT IS WRITTEN, THY PEOPLE ARE ALL RIGHTEOUS, THEY SHALL INHERIT THE LAND FOR EVER, THE BRANCH OF MY PLANTING, THE WORK OF MY HANDS, THAT I MAY BE GLORIFIED. BUT THE FOLLOWING HAVE NO PORTION THEREIN: HE WHO MAINTAINS THAT RESURRECTION IS NOT A BIBLICAL DOCTRINE, THE TORAH WAS NOT DIVINELY REVEALED, AND AN EPIKOROS. R. AKIBA ADDED: ONE WHO READS UNCANONICAL BOOKS. ALSO ONE WHO WHISPERS [A CHARM] OVER A WOUND AND SAYS, I WILL BRING NONE OF THESE DISEASES UPON THEE WHICH I BROUGHT UPON THE EGYPTIANS: FOR IAM THE LORD THAT HEALETH THEE. BABBA SAUL SAYS: ALSO ONE WHO PRONOUNCES THE DIVINE NAME AS IT

THREE KINGS AND FOUR COMMONERS HAVE NO PORTION IN THE WORLD TO COME: THE THREE KINGS ARE JEROBOAM, AHAB, AND MANASSEH. 5 R. JUDAH SAID: MANASSEH HATH A PORTION THEREIN, FOR IT IS WRITTEN, AND HE PRAYED UNTO HIM, AND WAS INTREATED OF HIM, AND HE HEARKENED TO HIS SUPPLICATION AND THEY RESTORED HIM TO JERUSALEM, TO HIS KINGDOM. THEY [THE SAGES] ANSWERED HIM: THEY RESTORED HIM TO HIS KINGDOM, BUT NOT TO [HIS PORTION IN] THE WORLD TO COME. FOUR COMMONERS, VIZ., BALAAM, DOEG, AHITOPHEL, AND GEHAZI. 1

מברי הימיט אי are here called sisters. At ידברי הימיט אי both are דברי sisters, daughters of ישי. It would seem then, that ישי and נחש are one and the same. Rashi cites this opinion based on שבת at חזייל cousin. (He was also יואב cousin.

בעמיו של נחש ואלו הן כנימין כן יעקב בעמיו של נחש ואלו הן כנימין כן יעקב ועמרם אבי משה וישי אבי דוד וכלאב בן דוד וכולהו נכרא לבר מישי אבידוד דמפרש ביה קרא דכתיב "ואת עמשא שם אבשלום תתת יואב (\*שר) הצבא ועמשא בן איש ושמו יתרא הישראלי אשר בא אל אביגיל בת נחש ארות צרויה אם יואב וכי בת נחש הואי והלא בת ישי הואי דכתיב "ואחיותיהן צרויה ואביגיל אלא בת מי שמת בעמיו של נחש

An objection is raised: Four died through the serpent's machinations, viz., Benjamin the son of Jacob, Amram the father of Moses, Jesse the father of David, and Caleb the son of David. Now, all are known by tradition, save Jesse the father of David, in whose case the Writ gives an explicit intimation. For it is written, And Absalom set Amasa over the host instead of Joab Now Amasa was the son of a man whose name was Ithra the Israelite, that went in to Abigail the daughter of Nahash, sister to Zeruiah Joab's mother. Now, was she the daughter of Nahash? Surely she was the daughter of Jesse, for it is written, and their sisters were Zeruiah and Abigail? Hence it must mean, the daughter of one who died through the machinations of the nahash [serpent].

- (229) See above footnote #108.
- (230) See above footnote #110.

is obviously trying to kill אבשלום, yet אבשלום is obviously trying to kill אבשלום, yet אבשלום has pity on אבשלום. A son can kill a father, but a father can never kill a son. See the following גמרא which derives a הלכה from the difference סנהדרין 72 a-b.

SANHEDRIN

72a

"כאן באב על הבן כאן בבן על האב אמר רב כל דאתי עלאי בשרורתא קטילנא לה לבר מרב תנינא בר שילא מאי טעמא אילימא משום דצריק הוא הא קאתי במדורתא אלא משום דקים לי בנוויה דמרחם עלי כרחם אב על הבן

Our Rabbis taught: [If a thief be found breaking in, and be smitten that he die], there shall no blood be shed for him, if the sun be risen upon him. 1 Now, did the sun rise upon him only? But [this is the meaning:] 'If it is as clear to thee as the sun that his intentions are not peaceable, slay him; if not, do not slay him.' Another [Baraitha] taught: If the sun be risen upon him, there shall be blood shed for him. Now, did the sun rise upon him alone? But if it is as clear to thee as the sun that his intentions are peaceable, do not slay him: otherwise, slay him. These two unnamed [Baraithas] contradict each other. 1—This is no difficulty: [72b] the first [Baraitha] refers to a father [robbing] his son, the second to a son [robbing] his father. 2

Rab said: 'Any man that broke into my house, I would kill, excepting R. Hanina b. Shila.' Why? Shall we say because he is righteous [and therefore certain not to kill me]? Surely he has broken in!1—But because I am assured that he would have pity upon me, like a father for his son.

<sup>(1)</sup> The first implying that in doubt thou mayest not slay him; the second, that in doubt thou mayest. (2) A father has more compassion for his son than a son for his father. Hence, if a father robs his son, the latter must assume that he will not go to extremes if he defends his property. Consequently, he may kill him only if he is certain thereof. But if a son robs his father (and even more so, when one robs a stranger), he may assume that he is prepared to kill him, unless certain that he will not. Therefore, if he has any doubt, he may take his life

(232)See Rashi and Radak who explain how a place בעבר הירדן is called נבא קמא פ: See בבא קמא פ for the source of this description as well as דעת מקרא to יהושע כד:כה.

> שְׁטֶחִים נְרְחָבִים וְנִרְאָה לַפָּפִּיט עָלָיו מֵרְחוּק, בִּרְצוּעָה יָרָקָה וּמְפָתֶּלֶת בַּסְּבִיבָה הַמִּרְבָּרִית שֶׁמִּשְׁנֵי עַּרְרֵי הַנְּהָר. וְכֵן נֶאֲמֶר בְּתַלְמִידֵי אֱלִישָׁע: תַּבֹאוּ הַיַּרְבֵּנָה תַּגְּוְרוּ הָעַצִּים (מ״כ ו ר)<sup>47</sup>. וְאָם כִּי יֵעֵר זֶה בְּעֵבֶר־הַיַּרְהַּן הַבְּּמְרָחִי הָיָה, כְּנָּהוּ הַכְּתוּב יַעַר אֶפְרַיִם. עַל שֵׁם פְּלִיטֵי אֶפְרַיִם שַּישָבוּ בוֹ בִימֵי הַשּוֹפְטִים (שופ׳ יב ד וראה עוד שם פסוק ו) 06.

(ז) שָׁם — בְּיַצָר אֶפְרָיִם. צַם יִשְׂרָאֵל — צַם

הַמְּלְחָכֶה בְּיַעֵר אָפְרַיִם וּמוֹת אַבְשְׁלוֹם (ו-יח) עם הַמְּלְחָמָה (=הַצְּבָא) אֲשֶׁר עִם (=הַצָּבָא) אֲשֶׁר עִם () דָּוִד. הַשָּׂדֶה --- אֶל מְחוּץ לָעִיר (ראה ש״א דב: בַּפְּעַרְכָה בַּשֶּׁרָה). לִקְרַאת יִשְׂרָאֵל -- צְּבָא אַבְשָׁלוֹם כִּמְפֹּרָש לְצֵיל טו יג: הָיָה לֶב־אִישׁ יִשְּׁ רָאֵל אַחֲרִי אַבְשָּׁלוֹם (וראה עוד לקמן יט טו). בְּיַעֵר אֶפְרָיִם — הַמְּלְחָבָה בֵּין שְׁנֵי הַצְּבֶאוֹת נֶעֶרְכָה פְּיַעֵר אֶפְרָיִם. אֶפְשָׁר שֶׁהַפָּנְנָה לַיַּעֵר הַנְּבֵל בּמוֹרָדוֹת הַמַּעַרָבִיִּים שֶל הַר הַגּּלְעָד. וְאֶפְשָׁר שְׁהַכּּנְנָה ליַצֵר שֶבּגְאוֹן הַיַּרְהַן (יר׳ מט יט: זכ׳ יא ג), לְאֹרֶךְ מֵרוּצוֹ שֶׁל הַּיַּרְבִּן (מָיַם בְּנֶּרֶת וּלְמָשֶׁה) וְיוּבֶלְיו. יַער זָה מְבַפֶּה [הַמְּלְחָמָה שֶׁל] יִשְׂרָאֵל. צְבָא יִשְׂרָאֵל.

50 רש"י ורד"ק פירשו את מקורו של השם אפרים, שאותו היער שבגלער. היה סמוך לנחלת אפרים, והחקין יהושע שבני אפרים יהיו מרעין כהמוחיהם בחורשין אלה (ב"ק פ סוף ע"ב; פא ע"א ועוד; וראה 'דעת מקרא' ליהושע כד כה). וטור־סיני פירש אפרים על שם חיה שהיתה מצויה באותו יער (apparu, apru באכרית משמעו תויר היער). וראה לקמן פסוק ח. ואַבַּל מוצא וכר לשם אפרים בגיא בסכיכת ח' מת'נה — היא מחניים, ומזהה את 'יער אפרים' עם היער הנמצא כמה ק"מ מצפון־מזרח לח'

> (כה) וַיָּכְרֹת יָהוֹשֶׁעַ בְּרִית לָעָם – לִירֹא אֶת־ה׳ וּלְעָבְדוֹ ׳בְּתָמִים וּבֶאֲמֶת׳ (יד). וְכַנְּנַת הַכְּתוּב לֹא לְכְרִיתַת בְּרִית חֲ דָ שָׁ ה, כִּי אָם לְחִדּוּשׁ בְּרִית סִינָים. וְכֹן עִנְיָנָן שֶׁל בְּרִיתוֹת יְהוֹיָדָע (מ״ב יא יוֹ) וְיֹאשִׁיָהוּ יִלְכְרוֹת בְּרִית לַה׳ אֱלֹהֵי יִשְׂרָאֵל׳ (דה״ב בט י; מ״ב בנ ג) וְעוֹדֹיּ. בְּרִית לָעָם - בְּרִית בֵּין הָעָם לְבֵין ה׳בּי. רַיַשֶּׁם - ישִׂימָה׳ זוֹ עִנְיָנָהּ לְמוּד, בֵּאוּר וּםַרוּשׁ בִּמַשְּׁמָעוּת שׁׁרֵשׁ שׁוֹ״ם (= שׁי״ם) בְּהַרְבֵּה מִקְרָאוֹת: שָׁם שָׁם לוֹ חֹק וּמִשְׁפָּט (שמ׳ טו כה); וָאֵלֶּה הַמִּשְׁפָּטִים אֲשֶׁר תְּשִׁים לְּקְנֵיתָם (שמ׳ כה א ושם פירש רש״י כ׳שולחן חפרור): לַמְּדָהּ אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל שִׁימָהּ בְּפִיהֶם (דב׳ לא יט), וְכֵן בִּנְחֶמְיָה: נַיִּקְרְאוּ בַּפֵּפֶד בְּתוֹרַת הָאֵלהִים מְפֹרָשׁ וְשֹּוֹם שֶּׁכֶל וַיָּבִינוּ בַּמִּקְרָא (ח ח). וָנֶם לְצֵצֶם מַתַּן הַחָּקִים, מְשַׁמֵשֶׁת לְשׁוֹן שִּׁימָה, כְּמוֹ: רַשִּׁמֶהָ לְחֹק וּלְמִשְׁפָּט לְיִשְּׂרָאַל עַר הַיּוֹם הַאָּה (ש־א ל כה) בּ חֹק וּמִשְׁפָט – חָקִים וּמִשְׁפָטים לְתַקְנָחוֹ שֶׁל הַצִּבּוּר וּלְיָשׁוּבָה שֶׁל הָאָרֶץיּי. וְלֹא פִּרְשׁוּ לְגוּ הַכְּתוּבִים אֶת־תָּכְנָם. וּמָסֹרֶת בִּידֵי חו־ל שָׁהֵם הַם יְצַשֶּׁרָה תְּנָאִים שֶׁהְתְנָה יְהוֹשֻׁעַ׳ (כ־ק פע־ב: פא פ־א-פ־ב: ועי׳ עוד עדובין כב סוף ע־ב; בדכות מח ע־ב; יבמות עס).

## מ"ר \*יעשרה חנאין החנה יהושע:

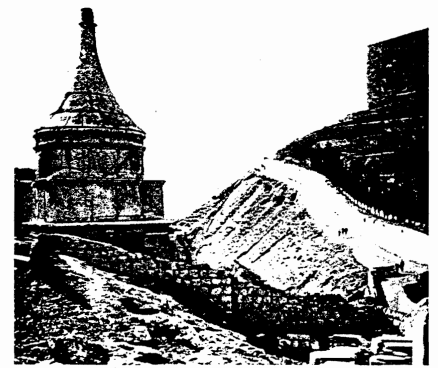
שיהו מרעין בחורשין ומלקמין עצים כשדותיהם ומלקמים עשבים בכל מקום חוץ מתלתן וקוממים נפיעות בכל מקום חוץ מגרופיות של זית ומעין היוצא בתחילה בני העיד מסתפקין ממנו ומחכין בימה של מבריא ובלבד שלא יפרום קלע ויעמיד את הספינה ונפנין לאחזרי הגדר ואפילו בשדה מליאה כרכום \*ומהלכים בשבילי הרשות עד שתרד רביעה שניה ומסתלקין לצידי הדרכים מפני יתידות הדרכים והתועה בין הכרמים מפונו ועולה מפסיג ויורד \*ומת מצוה קונה מקומו:

Our Rabbis taught: Joshua [on his entry into Eretz Yisrael] haid down ten stipulations: [81a] That cattle be permitted to pasture in woods; 4 that wood may be gathered [by all] in private fields: 4 that grasses may similarly be gathered [by all] in all places. with the exception, however, of a field where fenugrec is growing; that shoots be permitted to be cut off [by all] in all places, with the exception, however, of stumps of olive trees; 4 that a spring emerging [even] for the first time may be used by the townspeople; that it be permitted to fish with an angle in the Sea of Tiberias, provided no sail is spread as this would detain boats [and thus interfere with navigation]; that it be permitted to ease one's self at the back of a fence even in a field full of saffron; that it be permitted [to the public] to use the paths in private fields until the time when the second rain is expected; 5 that it be permitted to turn aside to [private] sidewalks in order to avoid the road-pegs; that one who has lost himself in the vineyards be permitted to cut his way through when going up and cut his way through when coming down; 6 and that a dead body, which anyone finds has to bury should acquire [the right to be buried on] the spot [where found].

- (233) See מלכים ביו:ד which also points to a forest in this area.
- Rashi cites a Midrash that אבשלום tried to cut his hair with a sword but was frightened by a vision of and dropped it.

- (235) See above footnote #189, #190.
- אבשלום 's hair must have been quite long, for if his hands could reach the branch from where he was stuck, surely he would have pulled himself up rather than be suspended. Therefore, his hair must have been longer than the length of his arms. He would have had to have been quite high off the ground when he was caught. מבשלום above indicates how thick this forest was to prepare our ear and imagination for how אבשלום could have been caught.
- יאב realizes that he is defying the king, but does so nonetheless to prevent more bloodshed. אבשלום's death would end the war, as it does. The תנייך itself notes that יואב prevented bloodshed in its report of פסוקטיי.
- (238) אבשלום's end is filled with ironies that were noted by סוטהיא. See above, footnotes #189, 190, 195.
- (239) See footnote #237 that indicates that יואג's actions saved lives.
- (240) As we see often in ספריהושע this burial is דרך בזיון. It would appear that אבשלום was not buried there but in the pit in the forest. רדייק suggests that his bones were buried there.

ישעיהונו:ה at ידושם. There too, the prophet speaks of a memorial for a man without children. See the familiar accompanying picture of what is today considered יד אבשלום.



'נפש' וקבר מימי בית שני המכונים בפי העם 'יד אבשלום'

- (242) See above 13:77 and footnote 191.
- ייויקחיי is the style of Biblical narrative. ייויקחיי contains the ייויקחיי which takes the future verb ייויקחיי which takes the future verb ייויקחיי 'he will take" and turns it to past "he took".

(The אהבת also takes a past verb such as אהבת and turns it to future ואהבת "and you will love": without the " the accent is on the beginning of the word, with the the accent is on the end of the word).

When the narrative reads ואבשלום לקח this means, this means אבשלום taken. This is obvious here for מירוש has just been killed and buried. See other examples in פירוש at אביי מידע את חוה אשתו-בראשית ד:א at רשיי, below.

וְהָאָדָם יָדַע אֶת־חַוָּה אִשְתִּוּ וַתִּסֵף לָלֶדֶת אֶת־אָחָיו אֵת־חָבֶל בַּקְנִיתִי אָיש אֶת־יהוָה: וַתְּסֵף לָלֶדֶת אֶת־אָחָיו אֵת־חָבֵל בַּ

(א) והאדם ידע. (א) כבר קודם הענין של מעלה קודם שחטא ונטרד מגן עדן. וכן ההריון והלידה שאם כתב וידע אדם נשמע שלאחר שנטרד היו לו בנים:

ハン

אַרִּדְה פָּכָּןר אָת־שָׂוָה בַּאֲשֵׁר אָכֵּר וַיִּעַשׁ יְדְּדָה לְשָׁוָדְה
 בְּאֲשֵׁר דְּבֵּר: וַתַּדִר וַתַּלֵּר שְׁוָה לְאַכְּרָדָם בֵּן לּוֹלְצֵיו
 לַפּוּאֲדָר אֲשַׁר־דִּבֶּר אֹרָז אֲלֹדִים:

ה: (א) וה' פקד את שרה וגו'. סמך פרשה זו לכאן ללמדך שכל המבקש בחמים על חבירו והוא לריך לאומו דבר הוא נענה תחלה שנאמר ויתפלל וגו' וסמיך ליה וה' פקד את שרה שפקדה כבר קודם שריפא את אבימלך (בבא קמא לב.):

(244)ישאם למסורה is the concept that will expound a biblical text based on its consonantal makeup, while changing its vocal makeup. The biblical text was revealed without vowels. In addition, some words are spelled with an extra letter (as in בראשית at בראשית אניא:ח or a missing letter (as in אַבָּבָדָ at מּגיא). Most often these extra or missing letters involve a n (extra as in ייקרא כו:מביעקוב missing as in בראשית א:יד-מארת) or a יי (extra as in ברשאית טז: הביניך; missing as in יו (שמות לב:י) מידי on all of these examples יש אם למסורה even has an effect on הלכה. question why we only take one לולב even though the נסוק says to take בַּפֹת תמרים - palm branches, the answers because ממרא is spelled without the יו and can therefore be read בַּפַת תמרים in singular. Of course the בעל קורא must read בָּפַּת, but the דרשה is still made. The main discussion in יש אם למסורה on יש אם למסורה appears at נטוק below. See רד"ק to this נטוק for the ישאם למסורה drasha on בתין in our פסוק also has a ישאם למסורה on the previous, on the word לִאהַלָּו.

## םנהררין ר

הנו רבנן מחנות בשלשה רבי אומר בחמשה כדי שינמר הדין בשלשה אמו בתלחא מי לא נמר דינא בתרי הבי קאמר מפני שנמר דין בשלשה אלמא בתלחא מי לא נמר דינא בתרי הבי קאמר מפני שנמר דין בשלשה אלמא קסבר תלתא כי כתיבי בנמר דינא כתיבי מנדף בה רבי אבהו אלא מעתה תהא סנהדרי גדולה צריכה מאה וארבעים ואחד כדי שינמר הדין בשלשה ואחר ותהא סנהדרי קשנה צריכה ארבעים וחמשה כדי שינמר הדין בשלשה "ששרים אלא "אספה לי שבעים איש אמר רדמנא משעת אספה שבעים "ושפטו העדה הכי נמי "ונקרב בעל הבית אל האלהים משעת קריבה שלשה "אלא היינו מעמא דרבי "אשרירשיעון אלהים תרי נאמר אלהים לממה שנים אף למעלה שנים ואין בית דין שקול מוסיפין עליהם עור אחר הרי כאן רמשה למעלה שנים ואין בית דין שקול מוסיפין עליהם עור אחר הרי כאן רמשה

ורבנן ירשיען כתיב \*א"ר יצחק בר \*(יוסי) אמר ר׳ יודגן רבי ורבי ידודה בן רועין ובית שמאי ורש ור עקיבא כולהו סבירא להו \*יש אם לפקרא רבי הא דאפרן ווי ידודה בן רועין דהניא שאלו תלמידים את ר' יהודה בן רועץ אקרא אני °שבעים יכול תהא יולדת נקבה ממאה שבעים אמר להן מימא ושדר בוכר ושימא ושידר בנקבה מה כשמותר בזכר בנקבה כפלים אף כשמוכא בובר בנקבה כפלים לאדר שיצאו יצא וכחזיר אחרידם אכר להן אי אתם זקוקים לכך שבועים קרונן ווש אם למקרא ב"ש דתנן \*ב"ם אוכרים "כל הניתנין על כובח הריצון שנהגן במהגה אדת כיפר "(שנאשר יודם ובחוך ישפך) ובהמאת שתי מהגות ובית הלל אוכרים יאף בהבאת שנתגן במתנה אחת כיפר \*ואמר רב הונא מ"ם רביש פקרנות קרנות קרנות חרי באן שש ארבע למצוח ושתים לעלב ובית הלל אומרם קרנות קרנת קרנת חרי באן ארבע נ' לפצוח ואדת לעכב ואימא כולהו למצות כפרה בבד לא אשכהן רש \*דתניא ישתים כחלכתן ושלישית אפילו בפח ריש אוכר שלש כחלכתן ורביעית אפילו מפח במאי קמיפלגי רכנן סברי יש אם למסורת ור״ש סבר יש אם למקרא רבנן סבר יש אם למשורת בסבת בסבת בסוכות הדי כאן ארבעדל הד קרא לגופיה פשו להו תלת אתאי הלכתא גרעתא לשלישות ואוקיכתא

אמפה ור"ש סבר בסוכות בסוכות. בסוכות. הרי כאן ישש רל. הדיקרא לגופיה פשו להו ארבע אתאי הלכתא גרעתא לרביעית ואוקמיה אמפהר"ע דהניא "ר"ע אומר מניין לרביעית דם שיצאה משני מתים שממסא באהל שנאמר. "על כל" נפשות מת לא יבא שתי נפשות ושיעור, א' ורבנן "נפשת כתיב

Our Rabbis taught: Monetary cases are tried by three. Rabbi says, by five, so that in case of a division there will be a majority verdict, i.e., of three. But surely even in the case of three there is possible a majority verdict [namely, of two]? — What Rabbi means is that an unanimous decision of three is required for the verdict. Hence he holds that the stage at which three judges are prescribed is the final decision. This opinion was ridiculed by R. Abbahu, for the Great Sanhedrin would accordingly have to consist of one hundred and forty one, in order that the final verdict might be given [in case of a division] by a majority of at least seventyone; and the small Sanhedrin would have to consist of forty-five. in order that the final verdict might be given by twenty-three? This however cannot be maintained, since the text, Gather unto me seventy men of the elders of Israels prescribes seventy at the time of gathering; and likewise, the verse, The congregation shall judge, and the congregation shall deliver 6 refers to the time when the congregation proceeds to judge. Similarly it may be concluded that the verse, The master of the house shall come near unto the judges? [from which the need of three judges in monetary cases is derived], is to be explained as referring to the time when the plaintiff appears before the Court, at which point three judges are required. [Whence then does Rabbi deduce that five are needed? - Rabbi derives this from the plural form of the predicate 'yarshi'un' [they shall condemn], arguing that the subject 'Elohim' [judges] is here a plural. indicating at least two; and similarly the earlier Elohim in the same context denotes two. So we have four. Adding another, since a

court cannot consist of an even number, there are five; [4a] but the Rabbis [who hold that only three are needed] adopt the written form yarshi'an.

R. Isaac b. Joseph: said in the name of R. Johanan: Rabbi and R. Judah b. Ro'ez, the Shammaites, R. Simeon and R. Akiba, all hold that Mikrat is determinant in Biblical exposition.

Rabbi's opinion is reflected in what has been said: that he reads yarshi'un.

The opinion of R. Judah b. Ro'ez is given in the following: For it has been taught: The disciples of R. Judah b. Ro'ez asked him: Why not read shibe im [seventy] instead of shebu'ayim [two weeks]? [extending the period of uncleanliness to seventy days]? He answered: The law has fixed the period of purity and impurity in the case of a male child and it has fixed the period of purity and impurity in case of a female child. Just as the period of purification after the birth of a female child is double that after the birth of a male child so must the period of uncleanness after the birth of a female child be no more than double that after the birth of a male child [which is only seven days]. After they left him he sought them out again and said 'You have no need of that explanation since Mikra is determinant, and we read shebu'ayim [two weeks].

The opinion of the Shammaites is advanced in the following [Mishnah]: For we learned: Beth Shammai said: If the blood of sacrifices that is to be sprinkled on the outer altar was applied only once, the offering is valid, as it is said, the blood of thy sacrifice shall be poured out? [denoting one application]. In the case of a sin offering, however, they hold that two applications are required; but the Hillelites hold that in the case of a sin offering also a single sprinkling effects atonement. And R. Huna said: What is the Shammaites' reason for their opinion?—It is that the plural 'karnoth' [horns of the altar] occurs three times in this context' denoting six, and so implying that four sprinklings are prescribed in the first instance, but that two are indispensable. But the Hillelites argue that since 'karnoth' is twice written defectively, and can be read 'karnoth' [singular], only four sprinklings are

implied, three being prescribed in the first instance, and that only one is indispensable. But why not argue that all the four are merely prescribed without a single one being indispensable?—We do not find an act of explation effected without an accompanying rite.

R. Simeon's opinion is expressed in the following (Baraitha): It has been taught: A Sukkah's needs at least two walls of the prescribed dimensions and a third of the width of at least a handbreadth, R. Simeon says. Three complete walls and the fourth the width of a hand-breadth. What is really their point of dispute? - The Rabbish hold that Muserah is determinant in Biblical exegesis, while R. Simeon holds that Mikra is determinant. The Rabbis, taking the former view, argue that as the word 'bussukketh' which occurs three times s is written once plene [in the plural] and twice defectively? making in all four references. So, subtracting one as required for the command itself, there are three left, Next comes the Sinaitic Halachah to and diminishes the third and fixes it at a hand-breadth. But R. Simeon is of the opinion that Mikra is determinant and thus all the three bassukketh are to be read in the plural, making a total of six. One of these is required for the command itself, leaving four, and the fourth is diminished in virtue of the Sinaitic Huluchah, to a handbreadth.

b As to R. Akiba's opinion—it has been taught: R Akiba said: Whence is it deduced that a fourth of a log- of blood which issues from two corpses carries uncleanness according to the law relating to the pollution of tents. It is said: He shall not go in unto any dead body. The plural nafshoth translated 'body' indicates that] even from two bodies a single [vital] quantity suffices to carry uncleanness; but the Rabbis argue that it is written nafshath [singular], [denoting that a vital quantity can defile only if it issues from one corpse].

- (245) There is good news (777's side won the war) and bad news (אבשלום was killed) for דוד wants to be the bearer of the good news alone, but יואב informs him that the good news comes hand in hand with the bad news. Therefore let someone else be the bearer of bad news. It is a general principle to avoid being the bearer of bad news. THT cares more for the news about אבשלום than for the general news of battle. Since אחימעץ gives no report of אבשלום the king brushes him aside to hear from the second report of the כושי. The fact though is, that אחימעץ did have a good report - that TIT will remain king. Yet this is not the good news 717 was waiting for, as is indicated in נטוק כייז. expectations here are misplaced. If אבשלום remains alive, the rebellion remains alive. If the rebellion continues, more people will die, perhaps even 717 himself. See below יטי. Getting back to יואב advice, it is better from the standpoint of אחימש, for him not to be the bearer of bad news to דוד. However אחימעץ is not considering his own standpoint, but TIT's. For TIT, it is better to hear the news of the death of his son from someone he knows.
- (246) See the end of footnote #236. תרגום יונתן translated יער as חית חורשא, meaning the beasts of the forest.

BERAKOTH

7b

וא"ר יותנן משום רבי שמעון כן יותי קשה תרבות רעה בתוך ביתו של אדם יותר ממלחמת נוג ומנוג שנאמר "מזמור לחוד בברחו מפני אבשלום בנו ובתיב בתריה "ה" מה רבו צרי רבים קמים עלי ואילו גבי מלחמת גוג ומגוג כתיב "למה רגשו גוים ולאומים יהגו ריק ואילו מה רבו צרי לא כתיב: מזמור לדוד בברחו מפני אבשלום בנו מזמור לדוד "קינה לדוד מיבעי ליה אמר ר" שמעון בן "אבישלום משל למה הרבר דומה לאדם שיצא עליו שמר היב קודם שפרעו היה עצב לאחר שפרעו שמח אף כן (6) דוד כיון שאמר לו הקב"ח "הנני מקים עליך רעה מביתך היה עצב אמר שמא עבר אי ממור היא דלא חזים עלי כיון דחוא ראבשלום הוא שמח משום הבי אמר מומור": "

R. Johanan further said in the name of R. Simeon b. Yohai: A bad son in a man's house is worse than the war of Gog and Magog. For it is said: A Psalm of David, when he fled from Absalom his son, 5 and it is written after that: Lord, how many are mine adversaries become! Many are they that rise up against me. 6 But in regard to the war of Gog and Magog it is written: Why are the nations in an uproar? And why do the peoples mutter in vain, 7 but, it is not written: 'How many are mine adversaries become!'

'A Psalm of David, when he fled from Absalom his son'. 'A Psalm of David'? He ought to have said: 'A Lamentation of David'! R. Simeon b. Abishalom said: A parable: To what is this to be compared? To a man who has a bond outstanding against him; until he pays it he worries but after he has paid it, he rejoices. So was it with David. When the Holy One, blessed be He, said to him: Behold, I will raise up evil against thee out of thine own house, he began worrying. He thought: it may be a slave or a bastard who will have no pity on me. When he saw that it was Absalom, he was glad, and therefore he said: 'A Psalm'.

- יואב is especially angered by ייאני is especially angered by "ימייתן מותי אני תחתיך". If that were so, why did all of דוד followers risk their lives for דוד?
- (249) אואב had asked אואב to speak to the people in יואב.

  In פסוקחי, simply appears before the people but does not speak. Perhaps it is understood that he blessed his people for their loyalty.
- (250) This refers to those who sided with אבשלום, as יח:יז, as יח:יז indicated.
- (251) Remember that עמשא followed יואב and יואב and אינגר, אבשלום and אינגר, אבשלום. See above were first cousins, both nephews of אוד. See above note 228. דוד is being very forgiving of everyone involved in the rebellion and this will further anger אינאב.
- (252) This is a לשון שבועה used in תנ"ך and it is used whether the person wants the thing to happen (as in our case) or whether he doesn't (as in עמואל איג:יו The terminology appears 11 times in תנ"ך and only in the books of מלכים, שמואל.
- (253) According to רדייק, the subject is עמשא. He was so thankful to דוד that he helped renew the kingdom as quickly as possible, according to מצודת דוד, it was דוד himself who did this.

- (254) See above note 216.
- (255) אייל point to two ironies behind או"'s forgiveness of waw. One, at מגילה או, that שמעי was an ancestor of ant and had און, we would have had no arm, and had און killed שמעי, we would have had no point out that story. To add to this irony, אוג point out that was descended from אגג whom שאול didn't kill when he should have. If so both the hero and the villain of the Purim story existed because און allowed men to live when they shouldn't have.

  An additional irony relates to אושלום's rebellion.

By all judgment, אבשלום should have succeeded in his rebellion. In fact, he would have, had חושי not convinced אריתופל to reject אחיתופל's advice. And even with this rejection, דוד would have been defeated had מהימעץ and יהונתן not returned to report to דוד.

According to מדרש שמואל, these two spies were saved by none other than שמעי's own wife! If so, דוד's pardon - both here as well as before at chapter 16 are all part of ה'S plan.

MEGILLAH

130

דלא קסליה דוד לשמעי דאתיליד מיניה מדדכי דמיקני ביה המן ומה שילם לי ימיני דלא קסליה שאול לאנג דאתיליד מיניה המן דמצער לישראל

[13a] viz.. that David did not kill Shimei from whom was descended Mordecai who provoked Haman. 'And how a Benjamite repaid me', viz., that Saul did not slay Agag from whom was descended Haman who oppressed Israel.

See the following source from Encyclopedia Judaica, Vol. 16 pg. 1407-1408. See also the sources below of חוייל . דברים כט:כח and חוייל . דברים כט:כח generally expound the פסוק as if the word under the dots was not there.

#### 1.2.2. ORTHOGRAPHIC IRREGULARITIES IN THE WRITING

Various irregular items found in the actual form of the writing are also relevant to the manner in which the text is copied. These go back to early sources and are discussed here in their assumed chronological order.

1.2.2.1. Extraordinary Points. There are dots over 15 words in the Bible and sometimes also under them, one dot over each letter or over some of the letters. The words are distributed as follows: ten in the Torah (in the tenth place in the Torah, Deut. 29:28, the dots cover 11 letters of three words לנו ולבנינו עד), four in the Prophets, the dots being above in each case, and one word in the Hagiographa (Ps. 27: 13), where there are dots also beneath the word (לולא). There are different traditions on the details. (See the full list in the Masorah Magna for Numbers 3:39, and in Okhlah we-Okhlah (ed. S. Frensdorff, 1864, §96), with the additional bibliography there.) These dots are a very ancient tradition, the evidence concerning some of them going back to the second century C.E.; see, for example, R. Yose in the Mishnah (Pes. 9:2) concerning the he with a dot, in the word החקה (Num. 9:10). A comprehensive list of the location of these dots in the Torah is already found in Sifrei Numbers chap. 69 (ed. Horovitz p. 64-65), R. \*Simeon bar Yohai being mentioned there; and further evidence is to be found in the Talmud and in the Midrashim. (The references were noted in the Arukh ha-Shalem under "nagad," and to these should be added Ber. 4a; Naz. 23a; Hor, 10b.) There have been various theories put forth concerning the origin and meaning of these dots (see L. Blau, Masoretische Untersuchungen (Strassburg, 1891), 6-40; Zur Einleitung in die Heilige Schrift (Budanest. 1894), 113-20; R. Butin, The Ten Negudoth of the Torah (Baltimore, 1906, repr. New York, 1969)); however, they do

not belong to the system of vocalization and they also appear in Torah scrolls which are fit for public recitation.

(ד) ויהבקהו, נתגלגלו רחמיו כשראהו משתחוה כל השתחוואות הללו "י. וישקהו, נקוד עליו, ויש חולקין בדבר הזה בברייתא דספרי ": יש שדרשו נקודה זו לומר שלא נשקו בכל לבו. אמר ר' שמעון בן יוחאי הלכה היא בידוע שעשו שונא ליעקב, אלא שנכמרו רחמיו באותה שעה ונשקו בכל לבו ".

(כת) הנסתרת להי אלהינו, ואם תאמרו מה בידינו לעשות, אתה מעניש את הרבים על הרהורי היחיד שנאמר: פן יש בכם איש וגו׳ יי, ואהר כך: וראו את מכות הארץ ההיא <sup>15</sup>, והלא אין אדם יודע טמונותיו <sup>16</sup> של חבירו, אין אני מעניש אתכם על הנסתרות שהן לה׳ אלהינו והוא יפרע מאותו יחיד, אבל הנגלות לנו ולבנינו לבער הרע מקרבנו, ואם לא נעשה דין בהם 20 יענשו 21 הרבים. נקוד על לנו ולכנינו לדרוש \* שאף על הנגלות לא ענש את הרבים, עד שעברו את הירדן 22 משקבלו עליהם את השבועה בהר גריזים ובהר עיבל, ונעשו ערבים זה לזה.

(257)Radak suggests first that בית יוסף represents all of because they were more numerous (cf. יהושעיו: יד-טו) than the other tribes. Later in history when the kingdom was divided between יהודה and the Northern tribes, the latter kingdom was often called (עמוס ה:ו) בית יוסף or ירמיהו לא:יט) אפרים. This is understood, since the kings of the Northern tribes descended from יוסף. At this early time, though, even before the split kingdom, we see יוסף mentioned separately with יהודה. See יהושעיח:ה. Radak includes two additional explanations בדרך דרש. appear below.

21. the first of all the House of Joseph - How did Shimei, a Beniamite, refer to himself as a member of the house of Joseph? Rabinowitz suggests that all of Rachel's children, Benjamin, Ephraim, and Menashe, felt a strong common bond for each other and were therefore grouped under the collective title "House of Joseph". (Perhaps the name Joseph was chosen because Joseph's sons Ephraim and Menashe composed two-thirds of this union and were each larger and mightier than the tribe of Benjamin which had only a few decades prior been greatly decimated in the aftermath of the Pilegesh B'givah incident. See Judges 20).

רד"ק
דעת' כלומר עברו ברנליהם כי היה מקום בירדן בעת זעזיא
שהיו פוברים שם ברנל: לפני המלך. לבא לפני המלך:
שהיו פוברים שם ברנל: לפני המלך. לבא לפני המלך:
(יס) דכברת העברת לעביר. כפו להעביר וכן לשפיד מעחניה
כפו להשביר ופי" העברה המפינה שעוברים בה את הירדן
ולפיכך נקראת עברה: את בית המלך. הנשים והקפנים שלא
היו יכולין לעבוי ברנליהם ויש לפיש העברה שם להברת האנשים וכן תרגם יונתן כמשמעו פנותא ואפשר שהיא ליש
המינת העורה פניואה וכן הוא ולפיכך הרגם ועברה ועבר: בעברו בירדן. כשבא המלך לעבור את הירדן בא שמעי תאל
לו שיבפרלו על עונו: (כל) לכל בית יחסף. לפי שתיה משבם בנימן ושכם בניכן ואפרים ומנשת נקראים בית יוסף כי היא
הית תראש ויש בו דרש אמר לו שמעי לרוד אתיו של יוסף גמלו אתו רעה והוא נפלם שובה כך אני אני נמלתיך רש
הית תראש ויש בו דרש אמר לו שמעי לרוד אתיו של יוסף גמלו אתו המשפח בית יוסף בל בית הלו בל בית יוסף בית יוסף

נמלני אתת מוכח ויש דרש אתר קרוב מזה כל ישראל נקראו יוסף כמו שכתוב אולי יתנן ה' צבאת שארית יוסף וכן רוזה ישראל חאוינה נודע בצאן יוסף אמר לו שמעי לדוד כל ישראל נמלו אותך רעה ואני יותר מכולם וכל ישראל יושבים ומצפים לראות מה אתה עושה שמי אם אתת מקבל אותי כל ישראל באים אליך כאחד ומשלימים לך: (ככ) התהת ואת. אם ככבור התכנגה הואת שעשה שמעי תבפר לי שלא ימות והוא המא חמא נדול שקלל את משיח ה': (ככ) ולא עשה רגליו ולא עשה

- (258) איי שמעי that לא תמות בעבור העון הזה explains לא תמות בעבור העון הזה that in his sin. Yet דוד seems to indicate just that in his final words. דעת מקרא therefore prefers to explain לא תמות היום על ידי, that שמעי will not die that day by דוד hand, but will die at a later date by the hand of שלמה, for this sin.
- (259) מצודת ציון explains that grandchildren can also be called children. See במדברי:כט to במדברי:כט. Many other examples appear in אברבנאל points out that since will deal very harshly with מפיבשת, he is called and not בן שאול, with whom דוד made a pact with respect to their children (שמואל איכ:מב).
- See above footnote #213. Malbim addresses מפיבשת מפיבשת מפיבשת במנט מורכלוס דוד considers מפיבשת מפיבשת באר בידוד במור בידוד במור בידוד במור בידוד במיבשת באר בידוד בידוד באר בידוד בידוד באר בידוד בידוד באר בידוד בידוד בידוד בידוד בידוד בידוד באר בידוד ביד

- (261) Earlier, at אינא should take the entire property. Here אוד haphazardly turns back to give מפינשת back half of his field.
- that says that when שבתנו: that says that when rim points to a שבתנו: that says that when that says that when said to split the field, a heavenly voice descended from above and declared that "ו" kingdom would one day be split as well. This is a prophecy of the split in the kingdom of דוד grandson, רחבעם רחבעם. Earlier in שמואלבי, the unifying formula of מלכים אינב: א-כ is that he promulgated צדקה and צדקה for everyone (וו: טו). This perversion of justice therefore would be a harbinger for the split in the kingdom.

אמר רב בשעה שאמר דוד למפיבשת אתה וציבא תחלקו את השדה יצתה בת קול ואמרה לו רחבעם וירבעם יחלקו את המלוכה אמר רב יהודה אמר רב אילמלי \*לא קיבל דוד לשון הרע לא נחלקה מלכות בית דוד ולא עבדו ישראל ע"ו ולא גלינו מארצנו:

Rab Judah said in Rab's name: When David said to Mepht-bosheth, 'Thou and Ziba divide the land,' a Heavenly Echo came forth and declared to him, Rehoboam and Jeroboam shall divide the kingdom. Rab Judah said in Rab's name: Had not David paid heed to slander, the kingdom of the House of David would not have been divided, Israel had not engaged in idolatry, and we would not have been exiled from our country.

- This refers to the end of Chapter 17 when בראילי brought דוד provision at war. דוד also saw to it that מלכים אינב: would care for שלמה.
- ברזילי speaks as though it its commonplace to hear women singing. Although מייל say ברנות כד.) קול האשה ערוה (ברכות כד.) קול האשה ערוה say חזייל, if a woman is not singing alone, her voice will not be heard since מגילה כא:) תרי קלי לא משתמע).
- (265) According to יברוילי was במהם 's son.
- (266) Here the שבטים argue over אוד's favor. דוד's fortunes now take a slight turn, but there is more צער in store yet in this ספר.
- The יהודה עשר ידות refers to the ten tribes, excluding יהודה of course, and בנימין. Although (מלכים אי יבייכא) is considered part of יהודה regarding the split kingdom (מלכים אי יבייכא) we see that even before, בנימין is considered separate from the other 10 tribes. In this instance, יבנימין 's numbers are greatly diminished because of the recent story at the end of שבט בנימין himself considered שמני בנימין to be the smallest of the tribesמרכ איט בנימין is not included here not so much because they were part of יהודה That is clearly not the case here. Most of בנימין were at this time following שמעי בן נרא earlier in this page.

- עמעי בן גרא was from שמעי בן גרא אפרים was from שמעי בן גרא like שמעי בן גרא like שמעי בן גרא וike שמעי בן גרא אבשלום had a son named בנימין הבָּרָר אופרים). Also, שביע might serve as a reminder of the name of someone who was the reason for all of this misfortunes.
- These were the מלגשים that דוד left behind at מו: עו: עו. מויטי. See above had violated them at מו: כא-כב. See above footnote #25. Radak refers to a dispute in סייי over why דוד did this. The original source appears in ארווין בוגר. According to one opinion, דוד repentance for בת שבע required him to prohibit himself to those permitted to him , and this he did here.

אין נושאין לא אלמנתו ולא גרושתו של מלך על שם "תהיינה צרורות עד יום מותן אלמנות חיות ר' יודה בר פזי בשם ר' פזי בשם ר' יותנן מלמד שהיה דוד מקלעתן ומקשטתןומכניםן לפניו בכל יום ואימר ליצרו הרע תאבתה דבר האשור לך חייך שאני מתאיבך דבר המותר לך האור ל

At first אנשא to lead in battle, as דוד had appointed מרקייט in פרקייט. The text does not explain why, but informs us that עמשא was not up to the task and יואב, אבישי brother took over. דעת מקרא suggests that the masses refused to follow עמשא because of his role in יאבשלום rebellion.

- why does the story of the פלגשים interrupt the report of ישבע בן בכרי s rebellion? Malbim explains that מוד demonstrated that אבשלום rebellion failed and אבשלום therefore set aside the women violated. This would be a sign that all other rebellions would fail as well.
- עמשא hates אבשלום, but also for the threat that עמשא poses to יואב s military leadership. יואב s murder here is not unlike the murder of פרקגי in אבנר. Perhaps יואב interpreted עמשא s delay as further proof of his disloyalty to זור.
- (273) The death of שבעבן ברכי is the source of much halakhic inquiry and detail. See the following sources.

כה ע"ב

פסחים

PESAHIM 256

וּשְׁפִּיכוּת דְּמִים נּוּפֵיה מְנָלָזִי – סְבָּרָא הוּא: יִבִּי הַהוּא דַאֲׂתָא לְקַמֵּיה דְּרָבָא, אֲמֵר לֵיהּ: מָרֵי דּוּרָאי אֲמֵר לִי "זִיל קְטַלֵּיה לִפְלַנְיָא, וְאִי לָא – קָטְלִינָא לָדּ". – אֲמֵר לֵיהּ: לִיקְטְלוּדְּ וְלָא תִיקְטוֹל. מֵאי חָוֵית דְּדָמָא דִּידָדְּ סוּמָּק טְפֵיז דִילְמָא דְּמָא דְּהָהוּא נִבְרָא סוּמָק טְפֵיז

And how do we know it of murder itself? It is common sense. Even as one who came before Raba and said to him: The governor of my town has ordered me. 'Go and kill So and so; if not, I will kill you.' He answered him: 'Ler him kill you rather than that you should commit murder: what [reason] do you see [for thinking] that your blood is redder? Perhaps his blood is redder.' 19

(9) That one must allow oneself to be slain rather than commit murder (10) You have no right to murder him to save yourself; his life is no less valuable than your own.

שְּׁנִים שֶׁהָיוּ מְהַלְּכִיוֹ בַּדֶּרֶהְ, וּבְיֵד אֶחָד מֵהֶוֹ מִהְוֹ מִים, וּבְיֵד אֶחָד מֵהָוֹ מִים, וְאָם שׁוֹתִיוֹ שְׁנֵיהָם – מֵתִים, וְאָם שׁוֹתִיוֹ שְׁנֵיהָם – מֵתִים, וְאָם שׁוֹתָה אָחָד מֵהָּוֹ – מַבִּיעַ לִיִּשׁוֹב. דְּרַשׁ בֵּּוֹ פְּטוֹרָא: מוּטְב שִׁיִּשְׁתוּ שְׁנֵיהָם וְיָמוּתוּ, וְאַל יִרְאָה אָחָד מֵהֶם בְּמִיחָתוֹ שָׁלְחַבִּירוֹ. עַד שֶׁבָּא רַבִּי עָקִיבָא וְלִימֵד: ״וְחֵי אָחִיהְ שָׁלְּחִיה קֹחָיִה קֹחַנִי חְבֵירְה.

If two men are traveling on a journey [far from civilization] and on has a pitcher of water, if both drink they will both die, but if or only drinks, he can reach civilization. Ben Patura taught: "It better that both should drink and die, rather than that one shoul behold his companion's death." Until Rabbi Akiba came and taugh "that thy brother may live with thee' (Lev. 25:36), thy life take precedence over his life."

#### JT TERUMOT 8:4

סיעה של בני אדם שהיו מהלכין בדרך ופגעו בהן גוים ואמרו תנו לנו אחד מכם ונהרוג אותו ואם לאו הרי אנו הורגין את כולכם נ) אפילו כולם נהרגין לא ימסרו להן נפש אחת מישראל. ייחדו להם A company of men is confronted by non-Jews. They say, "Give us one of your number whom we will kill. If you do not, we will kill all of you!" Even though all of them will be killed, let them not deliver a single Jewish soul into their hands. However, if they specified a single individual, as for example in the case of Sheva ben Bikhri (2 Sam, 20), then they may deliver him up and not themselves be killed. Rabbi Simeon ben Lakish said, "This is so only when that person is guilty of a capital offense, as was Sheva ben Bikhri." Rabbi Yohanan, however, said, "He may be delivered up, even though he is not guilty of a capital offense."

אחד כגון שבע בן בכרי ג) ימסרו אותו ואל יהרגו כולם איתמר ר' שמעון בן לקיש אמר ז) והוא שיהא חייב מיתה כשבע בן בכרי, ור' יוחנן אמר אע"פ ה') שאינו חייב מיתה כשבע בן בכרי.

RAMBAM YAD YESODEI HATORAH 5:5

ְּכֵן אָם אָמְרוּ לָּהֶם עוֹכְדֵי־כוֹכָבִים: "תְּגוּ לָנוּ אָחָד מִכֶּם וְנַהַּךְגָנּוּ וְאָם לָּאוּ, נַהַּרֹג כְּלְּכֶם" – יִהָּרְגוּ כְּלֶּם וְאַל יִמְסְרוּ לְּהֶם נָפָשׁ אַחַת מִישְּׁרָאֵלּי. וְאָם יִחְדוּהוּ ' לְּהֶם וְאָמְרוּ: "תְּנוּ לָנוּ פְּלּוֹנִי, אוֹ נַהְרֹג אֶת־כְּלְּכֶם" – אִם הָיָה מְחָיָב מִיתָה כְּשֶׁבַע בָּן־ בַּכְרִי", יִתְּנוּ אוֹתוֹ לָהֶם. וְאֵין מוֹרִין לָהֶם כֵּן לְּכַתְּחִלָּה'. וְאָם אֵינוֹ חַיָּב מִיתָה – יַהָּרְגוּ כִלָּם וְאַלֹּ יִמְסְרוּ לָּהֶם נָפֶשׁ אַחַת מִיִּשְּרָאֵלָּ.

So too, if heathens said to Israelites, "Surrender one of your number to us, that we may put him to death, otherwise, we will put all of you to death", they should all suffer death rather than surrender a single Israelite to them. But if they specified an individual, saying "Surrender that particular person to us, or else we will put all of you to death", they may give him up, provided that he was guilty of a capital crime like Sheba, son of Bichri (who rebelled against David). But this rule is not told them in advance. If the individual specified has not incurred capital punishment, they should all suffer death rather than surrender a single Israelite to them.

### SHULCHAN ARUCH YOREH DEAH 157:1

#### RAMAH

[21] שוכדי טכנים שלתרו לישרא! (ז) ויג) חמו לנו אחד שכם ונתרגנו לא יחט להם אחד שהם אלא א"כ יחדובו ואחרו חט לט סלוני (תשה פ' ח' דחרושות והרפנ"ם ס"ה פתלטת יסודי החורה) רש אומדים דאפילו נכה"ג אין למסגו בון אא"כ (ה) (י) (יד) חייב פיחה (באי) כשכם כן ככי (כ'י כשם רש"י ור'ן)

IF HEATHENS SAYS TO JEWS, "GIVE US ONE OF YOUR NUMBER WHOM WE WILL KILL,"
THEY MAY NOT GIVE UP ANYONE UNLESS THE HEATHENS SPECIFY AN INDIVIDUAL AND
SAY, "GIVE US THAT PARTICULAR PERSON." AND SOME ARE OF THE OPINION THAT
EVEN IN SUCH A CASE THEY MAY NOT GIVE HIM UP UNLESS HE IS GUILTY OF A
CAPITAL CRIME LIKE SHEVA BEN BICHRI.

- (274) The purpose of the review of THT's cabinet is to strengthen his kingdom. Now that the rebellions are over, THT takes stock of the leadership in Israel.
- (275) The rebellions ended, but ארות did not. See the next note, though, for the time frame of this event.
- (276) See the following note which mentions a number of opinions, found in a note of דעת מקרא.

- 1 וכן אומר ר' פנחס בפרקי הרבי אליעזר ח: לאחר שנה שנהרג שאול ובניו בא רעב נ' שנים בימי דוד, שנה אחר שנה (כן בדפוס ראשון שלוניקי (רפ"ז) שלש שנים ובדפוסים המאחרים תוקן: שלשים שנה. וכן משמע מרשה, ונצה ש"ד), וכיל"ש דפוס ראשון שלוניקי (רפ"ז) שלש שנים ובדפוסים המאחרים תוקן: שלשים שנה. וכן משמע מרש"י יבמוח עט ע"א ד"ה 'תריסר וכו". על כל פנים לפי כל הגרסאות קדם הרעב, לדעת ר' פנחס, למרד אבשלום. ומסדר עולם רבא סוף פרק יה משמע שהרעב בא לאתר בוד אבשלום. והשווה עוד לכאן את דברי הבלע של שמעי לעיל סו ז-ת. וע" עוד יבמות עח ע"ב: עט ע"א-ע"ב ותוספות לתמורה טו ע"א. ומשאלת דוד בפרשת מפיבשת: הכי יש"עוד אשר נותר לבית שאול (לעיל מ-א), אין להסיק, כמו שפרשו כבה בן התרשים, שהמעשה קדם לבואו של מפיבשת בן יהונתן אל דוד, שהרי בפרשתנו נאמר במפורש "רתמל המלך על־מפיבשת". משמע שחיה כבר בקרבתו ובחישג ידו. ואין "נותר" שם, אלא נותר מכלחמת הגלבוע.
- 5. אפשר שנכתבה הפרשה כאן כדי להספיך ספור מעשה הגבעונים לספור מעשה רצח עמשא בן יתר שנעשה ליד האבן הגדולה אשר בגבעון (כ ח). שם משלק איש בגד על נופתו של עמשא המתגולל ברם בתוך הפסלה (בספוך לגבעון) ואילו כאן לוקחה רצפה בתיאיה את השק יותסהו לה אל־הצורי 'בגבעת שאול בחיר ה''. בשתי הפרשיות נוכרות פלגשים. שם (כ ג) עשר הפלגשים שנתן דוד בית משברת ונשארו עד יום מותן אלמנות חיות, וכאן רצפה בת איה פלגש שאול ששמה נוכר בפרשה שלש פעמים. ובשתיהן באה לשון 'נחלת ה''. שם אוסרת האשה החכמה מאבל בית מעכה: למה תבלע נחלת ה'' (כ יט), וכאן אומר דוד לגבעונים: ובמה אכפר? וברכו את־נחלת ה'' (כא ג).
- (277) See יבמות עח: below for an explanation of this terminology.

ורז"ל דרשו: שנה ראשונה אמר להם שמא עובדי עבודה זרה יש בכם דכתיב 'ועבדתם אלהים אחרים וגר... ועצר אה השמים' (דכ' יא טו-יו) בדקו ולא מצאו: שניה, אמר להם שמא עוברי עבירה יש בכם דכתיב 'דמנעו רביכים ומלקוש לא היה וגר' (יר' ג')? בדקו ולא מצאו: של ישית אמר להם שמא פוסקי צדקה ברבים יש בכם ואין נותנים דכתיב 'נשיאים ורח גשם אין וגר'' (מש' כה יד')? — בדקו ולא מצאו, אמר: אין הדבר תלד אלא ביו מיד: רבקש דוד את פני ה' (יבמות עת ערב).

ברא קמא קיט. at ברא קמא קיט. explain that when נבווים at at, he rendered the נבעונים unemployed. the had served the נבעונים as water carriers and woodcutters and the destruction of was devastating to the מנעונים. This devastation, מוייל explain is why our מוייל considers it as if though שאול killed them.

Also, the אול in יבמות עט. and that אול is punished more for his sin to the מוייל than the obviously worse sin to the כהנים themselves, because Hashem pressed the cause of converts more than of Jews. See below. Saadiah Gaon suggests that שאול

probably killed the גבעונים as well as the כהנים. In fact such an opinion would appear to be bolstered by the end of פטוקבי. See below footnote #281 to explain how דוד could hand over some of שאול's descendants for שאול's sins. The Torah prohibits this at לא יומתוּ אבות על בנים ובנים לא יומתוּ על אבות – דברים כד:טוּ לא.

#### BABA KAMMA

1194

שוה פרומה כאילו נומל נשמתו מכנו שנאמר מן ארדות כל בוצע בצע את נפש בעלוז יקה ואומר "ואכל קציוך ולהכך בניך ובנותיך ואומר "מרמם בני יהודה אשר שפנו דם נקו בארצם ואומר "אל שאל ואל בית הדמים על אשר המית את הגבעונים מאי ואומר וכ"ת נפש דידיה אבל נפש בניו ובנותיו לא ת"ש בשר בניו ובנותיו וכ"ת הני מילי "היכא דלא יהיב דמי אבל היכא דיהיב דמי לא ת"ש מרמם בני יהודה אשר שפכו דם נקי (בארצכם) [בארצם] וכ"ת ה"ם היכא דקעביד בידים אבל גרמא לא ת"ש אל שאל ואל בית הדמים [על] אשר המית את הגבעונים "זכי היכן מצינו שהרג שאל את הגבעונים אלא מתוך שהרג נוב עיר הכתנים שהיו מספיקון להן מים ומזון מעלה עליו הכתוב כאילו הרגן:

> R. Johanan said: To rob a fellow-man even of the value of a perutah: is like taking away his life? from him, as it says: So ure the ways of every one that is greedy of gain; which taketh away the life of the owners thereof, and it is also written: And he shall eat up thine harvest and thy bread [which] thy sons and thy daughters [should eat], and it is again said: For hamas [the violence] against the children of Judah because they have shed innocent blood in their land, 4 and it is said further: It is for Saul and for his bloody house because he slew the Gibeonites. 5 But why cite the further statements? - Because you might say that this applies only to his own soul but not to the soul of his sons and daughters. Therefore come and hear: The flesh of his sons and his daughters. So also if you say that these statements apply only where no money was given whereas where money was given, this would not be so.7 come and hear: 'For hamas' [the violence] against the children of Judah because they have shed innocent blood in their land.' Again, should you say that these statements refer only to a case where a robbery was directly committed by hand whereas where it was merely caused indirectly this would not be so, come and hear: 'It is for Saul and for his bloody house because he slew the Gibconites, for indeed where do we find that Saul slew the Gibeonites? It must therefore be because he slew Nob,9 the city of the priests, who used to supply them with water and food, 10 Scripture considers it as though he had slain them.

והא כתיב "לא יומתו אכות על בנים "ונו" אמר רבי חייא בתיב "לה מבר רבי יותנן מומב שהעקר אות בר אבת אמר רבי יותנן מומב שהעקר אות אחת מן התורה ואל יתהלל שם שמים בפרהםיא "ותקה רצפה בת איה את השק נתך מים עליהם מן השמים ולא נתנה עוף השמים לנוה עליהם יומם והית השרה לילה והא כתיב "לא תלין נבלתו על העץ אמר רבי יותנן משום רבי שמעון בן יהוצדק "מומב שתעקר אות אחת מן התורה ויתקדש שם שמים בפרהסיא שהיו עוברים ושבים אומרים מה מיבן של אלו הללו בני מלכים הם ומה עשו פשמו ידיהם בגרים גרורים אמרו אין לך אומה שראייה להדכק בה כזו ומה בני מלכים כך בני הדיומות על אחת כמה וכמה מדו נתוספו על ישראל ומה ודמשים אלף

But, surely, it is written, The fathers shall not be put to death for the children etc.!8—R. Hiyya b. Abba replied in the name of R. Johanan: It is better that a letter be rooted out of the Torah than that the Divine name shall be publicly profaned.9

And Rizpah the daughter of Aiah took sackcloth, and spread it for her upon the rock, from the beginning of harvest until water was poured upon them from heaven; and she suffered neither the birds of the air to rest on them by day, nor the beast of the field by night. But, surely, it is written. His body shall not remain all night upon the tree! -R. Johanan replied in the name of R. Simeon b. Jehozadak: It is proper that a letter be rooted out of the Torah so that thereby the heavenly name shall be publicly hallowed. For passers-by were enquiring, 'What kind of men are these?' - These are royal princes'. 'And what have they done?' - They laid their hands upon unattached strangers'. Then they exclaimed: 'There is no nation in existence which one ought to join as much as this one. If [the punishment of] royal princes was so great, how much more that of common people: and if such [was the justice done for] unattached proselytes, how much more so for Israelites'.

A hundred and fifty thousand men immediately joined Israel:

(279) גבעונים are thus described here because the גבעונים displayed cruelty, a trait which is not characteristic of Jews. The גמרא, commenting on this in a well known source of three characteristics of Jews - ביישנים. See below, במישנים. See below, יבמות

שלשה סיפנים יש באימה זו הרחמנים והביישנין וגומלי הסדים רחמנים הרחמנים והביישנין וגומלי הסדים רחמנים יכתיב "ונתן לך רחמים ורחמך ודארו על ביישנין דכתיב "בעבור תהיה יראתו על פניבם גומלי הסדים דכתיב "למען אשר יצוה את בניו ואת ביתו וגו' כל שיש בו שלשה סימנים הללו ראי להדבק באימה שלשה סימנים הללו ראי להדבק באימה

. עט.

He tried to pacify them but they would not be pacified. Thereupon he said to them: This nation is distinguished by three characteristics: They are merciful, bashful and benevolent. 'Merciful', for is is written. And shew thee mercy, and have compassion upon thee, and multiply thee. '2' 'Bashful', for it is written. That His fear may be before you.'3' 'Benevolent', for it is written. That he may command his children and his household etc.' Only he who cultivates these three characteristics is fit to join this nation.'

- (280) אמרי in our פטוק may be a generic term, similar to כנעני as we see in במדבר בייב or במדבר בייב and many others.

  Also, אוייל say that the גבעונים were called חוי because they deceived יהושע and displayed the attributes of a nin, a snake.
- How could אול agree to kill descendants of שאול for sins. Surely the תורה prohibits such vicarious punishment! See Rabbinic Reflections chapter 34.

## Chapter 34

<u>Violation of the Law Against Vicarious Punishment</u>

## <u>Torah</u>

## Dt. 24:15

Parents shall not be put to death for children, or children be put to death for parents. A person shall be put to death only for his own crime.

## Prophets

## II Sam. 21:5-6

The Gibeonites answered him ... The man who massacred us and planned to exterminate us, so that we should not survive in all the territory of Israel<sup>1</sup>, let seven of his male issue be handed over to us, and we will impale them ... and the king replied, "I will do so."

## Description of Violation

<sup>1.</sup> Such an act of Saul's against the Gibeonites is not recorded in the Bible. See j Sanhedrin 6:7, j Kiddushin 4:1, b Yebamot 78b, Bemidbar Rabbah 8:4, for an aggadic account of Saul's sin to the Gibeonites.

<sup>2.</sup> Dt. 24:16 does not allow children to be punished for sins committed by their parents. The Torah also says, however, (Ex. 34:7) "He does not remit all punishment, but visits the iniquity of fathers upon children." The heavenly court visits the iniquity of fathers on children. David however, is in violation of Dt. 24:16 for doing so. See Midrash Tannaim Dt. 24:16. See

The Torah prohibits vicarious punishment<sup>2</sup>. We find however, in II Sam. 21:5-6, that David allows seven descendants of Saul to be put to death for sins committed by Saul himself. Thus vicarious punishment seems to be tolerated.

## Rabbinic Resolutions

(65)<u>B Yebamot 79a</u>

١٥٥٠ عدم المارة الما المالة المالة المالة عدم المالة الم

The king summoned the Gibeonites and spoke to them, "What shall I do for you ... The Gibeonites answered him ... Let seven of his [Sauls'] male issue be handed over to us and we will impale them. He tried to pacify them to no avail. The king took the two sons that Rizpah daughter of Aiah ... bore to Saul ... and the five sons of Mikhal ... But surely it is written,

(Dt. 24:16) Parents shall not be put to death for children or children be put to death for parents ...

also, above chap. 3.

<sup>3.</sup> The passage in Bamidbar Rabbah 8:4 reads here "And yet these children died for the sins of their father!"

It is better that a letter be rooted out of the Torah than the Divine name shall be publically profamed 4.

4:8 deddes reddimes (33)

Nie of Fir Igan dag:

No fea llan exit so

Soog on nellill lob ean.

Not gett ileig.

David sent them, [Gibeonites] and called to them, "What matter do you have to settle with the house of Saul? [They answered] the house of Saul put a cease to our food and killed seven of our people.

## Analysis of Rabbinic Resolution

§ 65 is a classical example of  $Ne_{f}(1)$ . David's responsibility was to put an end to the famine and he thus consented to the demands of the Gibeonites even though they violated Torah law<sup>5</sup>.

§ 66 indicates that these seven people deserved to die for the role they allegedly played in the killing of the Gibeonites.

<sup>4.</sup> God's name would have been profaned had the crime against the Gibeonites been allowed to go unpunished. The letter that is uprooted here, is the violation of Dt. 24:16.

<sup>5.</sup> See Malbim's explanation (IISam. 21:6) of Rambam Yad. פור אלפות אלים 3:10 regarding justification for David's actions in this case.

Thus David did not kill innocent men and the violation is  $\mathsf{denied}^{\mathsf{S}}.$ 

<sup>6.</sup> This is Saadiah's exclanation of \$ 66, brought down by Radak in II Sam. 21:1. Isaac Acosta, (d.1728) in his commentary to the early prophets, II Sam. 21:6, explains that David asked for volunteers in order to put an end to the famine. If these seven men volunteered, David of course, did not violate Torah law. This however, is not implied in the text.

- (282) The גמרא indicates that these children were not chosen at random. אוֹדי main concern was to put an end to the famine as they will.
- This is indeed the case at שמואל אי יח:חט. If so, how is מיכל alled the wife of עדריאל here. חזייל answer that מיכל aied and מיכל raised her nephews. She is therefore considered the mother, as the following source indicates.

196

SANHEDRIN

אמר לך רבי יתושע וכי מיכל ילדה והלא מירב ילדה \*מירב ילדה ומיכל גידלה לפיכך נקראו על שמה \*ללמדך שכל המגדל יתום בחוך ביתו מעלה עליו הכתוב כאילו ילדו:

Now as to R. Joshua b. Korha, "surely it is written, And the five sons of Michal the daughter of Saul whom she bore to Adriel?—R. Joshua [b. Korha] answers thee: Was it then Michal who bore them? Surely it was rather Merab who bore them! But Merab bore and Michal brought them up; therefore they were called by her name. This teaches thee that whoever brings up an orphan in his home, Scripture ascribes it to him as though he had begotten him.

- (284) שמואל איכד:כא-כב at שמואל איכד:כא-כב swears that he will not totally wipe out ישאול descendants. He certainly did not violate that oath here.
- תפתור requires immediate burial of the dead. Also, a dead body to hang on a tree overnight is a curse to Hashem (דברים כא: כג). The bodies were hanged בתחלת קציר which is in the beginning of ניסן and they remained until the rainy season. See Rabbinic Reflections for treatment of this problem, chapter 35.

#### Chapter 35

# <u>Violation</u> in <u>Not</u> <u>Burying</u> the <u>Dead</u>

### Terah

# Dt. 21: 22-23

If a man is guilty of a capital offense and is put to death and you impale him on a stake, you must not let his corpse remain on the stake overnight, but must bury him the same day. For an impaled body is an affront to God ; you shall not defile the land that the Lord your God is giving you to possess.

# Prophets

### II Sam. 21:9-10

They impaled them on the mountain before the Lord ...

they were put to death in the first days of the harvest, the

beginning of the barley harvest. Then Rizpah ... stayed there

from the beginning of the harvest until rain from the sky fell on

them; she did not let the birds of the sky settle on them by day

or the wild beast by night.

# Description of Violation

<sup>1.</sup> The Talmud, b Sanhedrin 46a, explains that if a body is allowed to hang overnight, people will be reminded that someone sinned against God. Therefore, an impaled body is an affront to God.

The Torah commands the immediate burial of a person who was hanged. The plain meaning of the text is that the seven bodies were hanging for a very long time  $^2$ . Yet no mention is made of this violation  $^3$ . How can this be justified?

# Rabbinic Resolutions

# (69) J Kiddushin 4:1

What was, their sin that their cunishment should be changed so 4? Because they attacked the converts. The nations would say, "If this is how God stands behind those whe did not convert for spiritual surposes how much more so will He stand behind those who do convert for spiritual." purposes. There is no God like theirs

<sup>2.</sup> Rashi II Sam. 21:10 supports this reading. Abravanel maintains that rain miraculously fell in the days of the barley harvest. He nevertheless agrees that the bodies were left hanging long enough to be in violation of Torah law.

<sup>3.</sup> Joshua took care with this regard even in the burial of the foreign kings of Cannan. See Joshua 8:29, 10:27.

<sup>4.</sup> Why were they deservant to have their bodies hang from a tree for so long against Torah Law?

<sup>5.</sup> The Gibeonites did not convert for spiritual purposes, but to save their lives from the powerful Israelite army. Of Joshus 9.

عدره مري در دعارد عدد الاحدد عدره مري در دعارد عدد الاحدد

(68)<u>B</u> <u>Yebamot</u> <u>79a</u> الرمم دوور ... مدمعم رودد عدد الما مام عهروم מן השמים. ולא נתנה צוף השמים לנות שליהם 'ומח ותית השבה לילה (של כא:י) الاحداد على ماز دواما على دول (دخ دع: دع) מו) ב שתושלנ אור אוד מל מעוני יויחב ליסה אם איאפ הפ פאנתיון 125C d 132, 17114C, 14 15.21 S 16x yni by brolin ilo sille Se פשטו ידיקק בגריף ברוכיק, אמרוי אין JUL 31912 guest et cst. INK הני מלכים כק, בני הדיוטות צל אאת כמה וכמב | ומה ארים ארורים כק, 19-37 83 312 CN4 1CN2 1 N.E The bising Har IAN. 6 Hours and no mation like theirs, and we should cleave to them." At that mome many people converted to become Israelites.

Then Rizpah ... stayed there from the beginning of the harve until half fro the sky fell on them; she did not let the birds of the sky settle on them by day on the wild beast by night. (II Sam. 21:10). But surely it is written. His body shall not remain all night upon the tree. (Dt. 21:23) It is proper that a letter be rooted out of the Torah" 6 so that thereby the heavenly name shall be publicly hallowed. For passers-by were inquiring, "What kind of men are these These are princes. "And what have they done?" They laid their hands on forced converts. Then they said, there is no nation which one ought to join as much as this one. If the punishment of

<sup>6.</sup> God's name is hallowed by the severe punishment for the unfair treatment of converts. The letter that is uprooted here, is the violation of Dt. 21:22-23.

that of common people! and if such was the justice done for forced converts, how much more so for Israelites 7:

Immediately 150,000 converts joined the ranks of Israel.

# Analysis of Rabbinic Resolutions

teaches that God's law may be violated in order to preserve the sanctity and honor of God's name 8 In this case it was the severe punishment for the unfair treatment of converts that sancitified God's name. Thus the violation is explained away as

<sup>7.</sup> In other words, how much more so would God stand behind true converts who, subsequent to their conversion would be considered Israelites.

are skoin 9.

<sup>9.</sup> The previous chapter explains that David gave over Saul's descendants in violation of Torah law to avoid a profanation of God. This chapter explains that their bodies were left hanging, in violation of Torah law in order to sancitify God in the eyes of potential converts. Ramban, Dt. 21:23, explains that David's actions were geared to putting an end to the famine. David considered it a sign from God that the sin of the house of Saul was forgiven when rain fell on their bodies, (IISam. 21:10), thus ending the three year famine. After this David commanded that the bodies be let down to be buried. Finally "When all the king had commanded was done, God responded to the pleas of the land thereafter. " (II Sam. 21:14). This statement would imply that David's actions were sanctioned by God.

(286) This is called פנוי עצמות and is only allowed under very special circumstances. See שלחן ערוך יורה דעה סי תייג.

# שפתי יורה דעה תג הלכות אבילות כהן כמ

מהרש"ל שם דפשוט שאם מת בראשון או בשני שכך מתטנין כדלעיל סוף סי" שט"ג עכ"ל דרישה: ב אינו אלא משיכלה חבשר. בשנים המעוברות: רת א ואין אנינות כו'. כלומר שיאסר קודם שיקברו העלמות דאף כשלא כלה הבשר חייב להתאבל כל היום כדלעיל סימן שע"ה

באכילת בשר ושתיית יין כדין אנן לעיל סיתן שת"א אלא מיד סעיף ז' ודוק: ג ואפי' הם מלקטים רבים. דוקא מלקטים רבים

אבל משמרים רבים זה משמר וזה קורא וכמ"ש בא"ה סימן ע"א ס"ד: דמפני שנוהג בהם כו'. עיין לעיל סימן רפ"ב סעיף ג': בריך רחמנא דסייעו

רג דיני המלקם עצמות. יבי י סעיפים: א [א] (א) "המלקם עצמות אכיו יאו של שאר קרובי" שמתאבלים עליהם מתאבל עליהם כל היום כולו י בכל הדברים הנוהגים באבל בכפיית המטה

תל עליו האכלוח אף קודם שקברם וע"ל סימן שע"ה ס"ז. כהן אינו רשאי ללקוט עלמות אביו דשמא נחשר אביו סא"ז מ"ו פירוש אש נחסר כל שהוא מאביו אסור ליטמא לי

ועמיפת הראש ונעילת הסנדל ותשמיש הממה ורחיצה וסיכה ולערב אין מתאבל עליהם האפילו צרורים לו בסרינו היהה עומר ומלקמ וחשכה לו מותר ביום שלאחריו לפיכך אין מלקמין אותם סמוך לחשכה כדי שלא יהיה נמצא שלא התאבל על ליקומ עצמות אביו - א (וחין (ח) חניגות כליקום עלמות יהיה נמצא שלא התאבל על ליקומ עצמות אביו - א (וחין (ח) חניגות כליקום עלמות וכל שאינו מתאחה בשעת מיתתו אינו בתאחה בשעת ליקום עצמות וכל שאינו מתאחה בשעת ליקום עצמות:

ל יעצמות אין עומרין עליהם בשורה אבל אומרים תנחומין לעצמם ואין מברין עליהם בחבר עיר אבל מברין עליהם בביתו יואין אומרים עליהם קינה ונהי אבל אומרים עליהם קילוסין: (זסיינו שנחו של מח ומשנחיו להקנ"ס שממים עליהם בביתו יואין אומרים עליהם קינה ונהי אבל אומרים עליהם

ומחיה) (בטור חמלת מכותר):

בים אין מלקמין עצמות אביו במוער ואין צריך לומר עצמות שאר קרובים:

ה' שמע שהיום לקטו (ב) עצמות אחד מקרוביו שהוא מתאבל עליהם אף על פי שלא היה שם מתאבל עליהם. (מנל שמע שנלקטו אחמול אין מחאבל עליהס) (טור נשם הירושלתי):

: אין כפרקין את העצמות ולא כפסיקין את הגירים "

יין כני קן אונייענטווייין משיכלה הבשר כלה הבשר אין הצורה ניכרת בעצמות לפיכך יכול ללקט בירו ז'י ליקוט עצמות ב אינו אלא (י) משיכלה הבשר כלה הבשר אין הצורה ניכרת בעצמות לפיכך יכול ללקט בירו עצמות אביו ואמו ואעפ"כ נכון הרבר שלא ילקסם תוא עצמו מההיא ררבי אליעזר בר צדוק רבסמוך:

מלקם ארם עצמות שני מתים כאחר בראש אפרסקל מכאן ובראש אפרסקל מכאן רברי רבי יוחגן בן גורי ר"א אומר סוף אפרסקל להתעכל וסוף עצמות להתעכל ונמצאו עצמות שני מתים מתערבים אלא מלקמין ונותנין כל אומר סוף אפרסקל להתעכל וסוף עצמות להתעכל ונמצאו עצמות שני מתים מתערבים אלא מלקמין ונותנין כל אחר לעצמו בארון של ארזים א"ר אליעזר בר צרוק כך אמר לי אבא בשעת מיתתו מתחלה קברוני בבקעה ולבסוף

לקום עצמותי ותנם בארוים ואל תלקמם אתה בירך שלא יהיו בזויות עליך:

מ [ג] יי המלקם עצמות והמשמר את המת והמיליך אותם ממקום למקום פטור מק"ש ומתפלה ומהתפילין ומכל מצות האמורות בתורה [ד] בין בחול בין בשבת לא שנא עצמות קרובים לא שנא עצמות רחקים בין אם רוא בספינה או בררך ג ואפילו אם הם מלקטים (ג) רבים ואם רצה להחמיר על עצמו לא יחמיר מפני אם הוא בספינה או בררך ג ואפילו אם הם מלקטים (ג) רבים ואם רצה להחמיר על עצמו לא יחמיר מפני מכור עצמות :

י כ המוליך עצמות ממקום למקום ה"ז לא יתנם בשק או ברסקיא ויניחם על החמור וירכב עליהם ד מפני (ז) שנוהג בהם מנהג בזיון כי אבל אם מפשילו לאחוריו על החמור שפיר רמי ואם היה מתיירא מפני הגנבים והלסמים מותר:

הגה יו והתי יחן אל לבו דברים של מיחה דיספד יספדומה דיקבר יקברוניה דיפשון יספטמה דידל ידלוניה וגדול השלום שניחן ללדיקים יח שבשעה שהלדיק נספר ג' כחוח של מלאכים נותנים לו שלום (הכל בפור והרא"ש וכל בי) ואומרים יבא שלום (כל הכחוב לחיים קדוש יאמר לו) :

בלע המות לנצח ומחה ה׳ אלהים דמעה מעל כל פנים:

תם ונשלם שבח לאל בורא עולם

It would appear from this that the death of these seven descendants indeed brought about Hashem's mercy. Although the גבעונים were overly cruel in their demands, they did end the drought. Actually, חזייל say that it was the proper burial of that ended the drought. bad never been properly mourned and buried and this stood against דוד and בני ישראל.

Now that אול as buried in his family's plot, Hashem forgave ויקרא רבה כינב See ויקרא רבה כינב for an elaboration of this atonement.

פרשת מיתת מרים לאפר פרה אלא מלמד שבשם שאפר הפרה מכפר כך מיתת מרים לאפר פרה אלא מלמד שבשם שאפר הפרה מכפר כך מיתת הערוקים מכפרת א'ר יודן מפני מה "נ נסמכה מיתת אהרן לחבות אלא מלמר שהיה קשה לפני הקבדה מיתתי של אהרן כשבירת לוחות א'ר הייא כר אבא בא' כניםן מתי בניו של אהרן ולמה מובור מיתתן ביום הכפורים אלא מלמר שבשם שיום הכפורים מכפר כך מיתתן של צרקים מכפרת ומנין שיום הכפורים מכפר שנאמר (ויקול מי) כי ביום הזה יכפר עליכם למתר אתכם "ומנין שמיתתן של צדיקים מכפרת לבתים (מול! ניל!) ויקברו את עצמות שאול וכתים צדיקים מכפרת הבתים (מול! ניל!) ויקברו את עצמות שאול וכתים ועתרן אתרי בן:

רד"ק cites the הרפה that הרפה refers to giants as in refers to giants as in undertifies ארפה as הרפה identifies סוטה מב: at חז"ל (דברים ג:יא) רפאים in מגילת רות pointing to the irony that ערפה 's descendant, דוד 's descendant, דוד.

426

SOTAH

כתיב "הרפה וכתיב ערפה רב ושמואל הד אמר הרפה שמה ולמה נקרא שמה ערפה שהכל עורפין אותה מאחריה וחד אמר ערפה שמה ולמה נקרא שמה הרפה שהכל דשין אותה כהריפות וכן הוא אומר "ותקח האשה ותפרוש המסך על פני הכאר ותשמח עליה הריפות ואי בעית אימא מהכא "אם תכתש את הא"ל כמכתש בתוך הריפות בעלי "ואה: ארבעה אלה יולדו להרפה כנת ויפלו ביד דוד וביד עבדיו מאי נינהו אמר רב חסרא סף ומרון גלית וישכי כנוב ויפלו ביד דוד וכיד עבדיו דכתיב "ותשק ערפה לחמתה ודות דבקה כה אמר רבי יצחק אמר הקרוש ברוך הוא יבואו בני הנשקה ויפלו ביד בני הרבוקה The text has Harafah and also Orpah!10-Rab and Samuel [differ in their interpretation]. One said that her name was Harafah and why was she called Orpah? Because all had intercourse with her from the rear ['orfin]. The other said: Her name was Orpah; and why was she called Harafah? Because all ground her like a bruised corn [harifoth]. Thus it states, And the woman took and spread the covering over the well's mouth and strewed harifoth [bruised corn] thereon." If you like. I can derive [the meaning of harifoth] from this verse: Though thou shouldest bray a fool in a mortar with a pestle among harifoth [bruised corn |. 1

These four were born to Harafah in Gath; and they fell by the hand of David, and by the hand of his servants. Who were they? - R. Hisda said: Saph, Madon, Goliath and Ishbi-benob. 1 'And they fell by the hand of David, and by the hand of his servants', as it is written, And Orpah kissed her mother-in-law, but Ruth clave unto her. 4 R. Isaac said: The Holy One, blessed be He, spake, May the sons of the one who kisseds come and fall by the hand of the sons of the one who clave.

- (289)See footnote #110.
- (290)This is a very difficult passage. Of course we know from אמואל איפרקייו that דוד killed גלית הגתי. Also, that was at שם יו:א), whereas here גלית was killed Also, the time frame is very different. at lix. Rashi reflects the תרגום יונתן that אלחנן and דוד are one דברי rejects this based on דברי and the same. See the treatment of דעת מקרא in סכום הפרשה הימים אי כ:ה. of our section and in דברי הימים.

מַעשה אַלְחַנֵן (ה)

כָאן לְפָרֵשׁ וּלְיֵשֵׁכ אָת הַכְּתוּבִים הַנְּרָאִים סוֹתַרים זה לְהָקַל עַל הַטָלָת הַחֲנִית לְמֵרְחַק בְּדוֹל וועי עור שם

(ה) וַתִּהִי־עוֹד מִלְחָמָה — נֹסַח פְּתִיחָה לְסִפּוּרֵי בִּשְׁמוּאֵל: ׳אַת גַּלְיָת הַגָּתִי׳. אֶפְשָׁר שֶׁהַכָּתוּב בָּא מְלְחָמָה, וְכֵן בַּפָּסוּק הַסָּמוּךְ. וְכַבָּתוּכ הַמַּקְביל בִּשְׁמוּאֵל כָּתוּב, שֶׁגַּם מִלְּחָמָה זוֹ נֶעֶרְכָה בְּגוֹב אֶת זֶה: לֹא אֶת גָּלְיֶת תַגִּתִּי הָכָּה אֱלְחָנָן (אוֹתוֹ הְכָּה, וָרָאָה פָּסוּק לִפָּנֵי כֵּן). אֶלְחָנָן בֶּן־יעור (קְרֵי: נָעִיר) - כָּיָרוּעַ. דְנִד), אֶלָא אַת לַחְמִי. אָחִיוּ". וְעֵץ חֲנֵיתוֹ - וּבַפָּתוּכ הַמַּקַבְּיל בִּשְׁמוּאֵל ׳בֶּן־יַצְרִי אֹרְגִים בֵּית - בִּמְנוֹר אֹרְגִים - וְבֵן כָתוּב אֵצֶל גְּלְיָת וּש״א יוּ זוּ. הַלַּחְמִי הַשֵּׁם ׳אֶלְחָנָן׳ (׳בֶּן דּוֹדוֹ׳) נִוְכָּר לְעֵיל עִם - וְשָׁם פַּרַשְׁנוּ, שֶׁהַחֲנִית דּוֹמָה לְרֹמַח בְּצוּרָתָה, אֲבֶל גּבּוֹרֵי דָּנָד, בְּסָמוּךְּ לַעֲשָהאֵל אָחִי יוֹאָבויא כּח. וְאַף לֹא בְמָדְתָה, וְנוֹעֵדָה בְעָקֵר לְהַשְׁלְכָה וְלָהֲטֶלֶה הַגָּבּוֹר הַנִּזָבֶּר שָׁם הָיָה מִבֵּית לֶחֶם. לְפִיכָךְ אֶפְשָׁר מֵרַחוֹק. ׳עֵץ הַהַנִית׳ — הוּא הַנְּצָב אוֹ הַיָּרִית שֶׁל שָּבֶּל הַבְּתוּבִים מִתְבַּוְנִים לְגִבּוֹר אֶחָר. שֶׁהָיוּ לְאָבִיו הַחֲנִית. וְהַדְּמוּי לִימְנוֹר אֹרְגִים׳ יְסוֹדוֹ בְּכֶךְ. בַּמָּה שֵׁמוֹת. ׳יעור, יָעִיר, יַעְרֵי׳ גְזוּרִים כַּלָּם מִשֹּׁרֶשׁ שֶׁלְעָתִּים הָיוּ מְחַבְּרִים אֶל עֵץ הַחֲנִית לוּלְאוֹת. 'עור' שַׁעְנְיֵנוֹ שׁוֹמֶד וּמֵגָן והשווה איוכ ה וויי. אָת־ לַחְמִי אֲחִי גָּלְיָת הַגִּתִי - וּבַכָּתוּב הַמַּקְבִּיל וראה חמונה לעיל עם: ו).

#### שמואל ב כא

לְסִכּוּם הַפָּרָשָה:

יָתַרָה מִאּר. בִּידֵי זְוִד שָּלָה לֹא רַק לְהַשְּׁלִים בְּהַצְּלֶחָה אָת הַּמְּלְחָמוֹת שֶׁבְּּתַח בְּהָן שְׁאוּל. אָלָא גָם לְהַשְּׁלִים אֶת פָּצֵלוֹ הַמְּלְחַמְהִי שֶׁל יְהוֹשְׁצַ. בְּסְבּּוּמִי מְלְחַמוֹת בְּנַצֵּן גָאֲמָר שְׁיָהוֹשְׁצַ לֹא הָצְלִיחַ לְהוֹרִישׁ אֶת הָצְנְקִים מְבֶּל אָרֶץ בְּנֵי יִשְרָאַל. יְהָם וְשְׁאֵרוּ בְּצֵּוָה בְּגַת וּבְאַשְׁדּוֹד (יהושע יא כב) — בָּא דְיִר וְהוֹרִישֶׁם.

בְּשְׁהֵי הַפָּרֶשִׁיוֹת בָּאָה לְשׁוֹן שְׁבוּצָה. שֶׁם מְדַבְּּרִים הַבְּתוּבִים בִּשְׁבוּצֵת יְשְׂרָאֵל לְנֶבְרִים (ב) וּבְשְׁבוּצֵת דָּוִד לִיהוֹנְתָן (ו), בָּאוֹ נְשְׁבָּצִים 'אַנְשִׁי־דְוֹד (= אַנָּה בְּנֵי גְדוּזוֹ מִימֵי נְדוּדְיוֹ) שְׁלֹא יִהְנוּ לוֹ לְצֵאת עוֹד לְמִלְחָסֶה יְלֹא תְּבָבֶּה אַת־נַד יִשְׂרָאֵל' (יז). מַלְכוּתוֹ מְכַבָּה בְפִיהָם 'נֵר יִשְׁרָאַל', מַלְכוּת שׁל אוֹר.

דָּתַד פָּתַח אָת סְלְחַמְּתּוּ בַפְּלְשָׁתִּים בְּצַּכְּק הָאֵלָה, אֲשֶׁר בּוֹ הַכָּה אֶת נְלְיָת הָנָּה וְלֶכּר בְּצַרְשְׁתֵנוּ אֶחָר מְּלְיִדְּלְ וְסְפּוּר זָה שֶׁל סְצָשֵׂה נְבִּוּרְתוּ שֶׁל אֶלְחָנָן סוֹתַר לְּכְּאוֹרָה אֶת הַפְּצָשֶׁה הַפְּסְבָּר אַף הוּא בְּלֶרֶת הַבִּּתִי שֶׁהְבָּהוּ אֶלְחָנָן. וְסְפּוּר זָה שֶׁל סְצָשֵׂה נְבִּוּרְתוּ שֶׁל אֶלְחָנָן סוֹתַר לְּבְאוֹרָה אֶת הַפְּצַשֶּׁה הַפְּסְבָּר בִּפְרוֹמְרוֹט (ש־א פרק יו) צֵל דְּוָד שְׁהְכָּה אֶת הַבּּבּוֹר הַפְּלְשְׁתִּי — בְּלֶרְת הַבְּלְשְׁתִּי אֲשֶׁר־הִבִּיח בְּצַבֶּק הָאֵלָה וגר (שם כא יא הַנְּבְלְרִה בְּפְּתִרֹץ הַפְּתִּרְה רְאשׁוֹנִים וְאָחָרוֹנִים.

בְּרֶם אָם נְדְקָבְּק פָּבְּתוּבִים נְרָאָה שָׁבְּנֶּנְר הַּמְשֶׁהְ, וֹהָשֶׁם, עִיר הַמּוֹצְא — גַּת, וְעֵץ הַחַנִּית הָעֲשוּיָה 'בְּמְטֹר אִרְגִים') מְרָבִּים הַשְּׁנּוּיִים בֵּין שְׁנִי הַפְּצָשִׁים. שֶׁם אַרַע הַפְּצֵשֶׂה בִּימֵי שְׁאוּל, בִּימֵי נְעוּרְיו שֶׁל בְּוֹר, בְּשֶׁהָיָה 'הֹלַךְ תְשׁב מַצֵּל שְׁאוּל לְרְעוֹת אֶת־צֹאן אָבִיו בִּית־לָחָם' (שם יו טוֹ, וְבָאן אַרַע הַפְּצֵשְׂה בִּימֵי מֵלְכוּתוֹ שְׁל דְּנָדְ רְשָׁב מַצֵּל שְׁאוּל לְרְעוֹת אֶת־צֹאן שְׁבִיו בְּית־לָחָם' (שם יו טוֹ, וְבָאן אַרַע הַפְּצֵשְׂה בִּימֵי מֵלְכוּתוֹ שְׁל בָּצֵא עוֹד לַפְּלְחָבָה (לעיל פּסוק יוֹ, בְּלוֹמֵר וְמַן-שֶׁנִי הַפַּצְשִׁים. צְּעָּרוֹת שְּנִים הוּצֵין וּסִּבְּסִיק בֵּין שְׁנֵי הַפַּצְשִׁים.

ספור מעשי גבונה אַלָּה שֶׁל דַּוִד וַאָּנְשִׁיו מְשַׁמְּשִׁים מֵצֵין פְּתִיחָה לְשִׁירַת דַּוִד הַמְדַבֶּרֶת בְּהַצְּלֵת דָּוִד מְבֶּף כָּל־אוֹיָבִיוּ.

In the beginning of אדוניביק, ספר שופטים, cuts off the thumbs and big toes of 70 vanquished kings. This is to prevent them from being able to grasp a sword or run, in effect rendering them useless on the battlefield. If a man with four digits on each had and

foot is a symbol of weakness at war, then this איש, with 24 digits is its opposite. Yet he was defeated by דוד's nephew.

- (292) Although a close reading of the juxtaposition of מארלים אילים אוקים אילים אוקלם אילים שאול might indicate that the 7 descendants of מצודת דוד were not buried in the family plot, מצודת דוד indicates that this was not the case. they were all buried there.
- See the following passage from דעת מקרא which answers these questions.

גַּחְלָקוּ הַמְּפֶּרְשִׁים בְּוֹמֵן חִבּּנְרָה שֶׁל שִׁירָת דָּוָדְ. יֵשׁ אוֹמְרִים שֲׁדְּוֹד חִבְּרָה לְצֵח וְקְנְחוֹ ׳לְאַחֵּר שְּצָבְרוּ עֵלְיוּ כְּלְ דְּדֹתוֹ וְנְצֵּל מְבֶּלֶם חִבּּנְרָה שֶׁל שִׁירָת דָּתִיד. אוֹ בְעַח רַשְּׁ״י וָכֹן רַדִ״ק. אוּלָם רֹ״י אַבְּרָבְוָאֵל אוֹמֵר שֶׁדְּוֹד חִבְּרָה בְּכָחֲ דּוֹתוֹ יְמִשְׁ בְּרֹח בְּרוֹתִי וַצֵּשְׂאָה בּוֹלֶלֶת לְכֶל הַאָּרוֹתִי בְשַׁבְּל בַּצְם וּפָצַם שְׁהָיָה הקכ״ה מִצִּילוֹ מִכֶּל צָרָה הַשְּׁרִה וֹמִיּבְּה בּוֹלֶלֶת לְכֶל הַשְּׁבִּר וֹנְיִה בְּשׁוֹירָה הַמֹּאת בְּלֶלוֹת וְמִבְּשׁׁ שְׁרָה וֹאת הִייִ הְשִּׁרְה וֹאת הִייִ הְבִּבְּר וֹתְיוֹ וִמְשְׁלֹבְה בְּעִר וְמִבְּבְּה בְּעָל בְּיִבְּר וְיִתְבְּנֵל הָאְרָם׳. וּבְסֵבֶּר חְהִּלִים כְּלֵל דְּנִיְ בְּם אָת בְּכָּב הְשִׁרְתוֹ זוֹ לְאַחָר שְׁבְּרָבוֹי שְׁל רִיִּי אַבְּרָבוְאֵל הָשְׁהְשִׁירָה הַבְּבְּרְאֵל שְׁהַשִּירָה הַיְּמִה שְׁבִּבְּל בְּבְּל בְּבָּוֹת וְהַבְּבְּל שְׁהְשִׁירְה הַבְּל בְּבְּבְּל הַבְּבְּרִיוֹ שֵׁל רִי״י אַבְּרַבּוְאֵל שְׁהַשְּירְה הַיְּבִי בְּבְּבְּל בְּבְּל בְּבְּל בְּבְּל הְבִּבְּיִם בְּה בְּבָּל בְּבְּל בְּבְּל בְּבִית שְׁבִּי בְּבְּל בְּבְּבְיוֹ שֵּל רִייִר אַבְּבְּבְיּא שׁׁבְּרִיוֹ שֶׁל רִייִי אַבְּבְּלוֹת וְהַבְּל בְּבָּל בְּבָּל בְּבָּבְיוֹ שְׁל רִייִי אַבְּבְּבְוֹא שְׁל בִּית בְּבִּל בְּבָּבְיוֹ בְּבְבוֹים בְּעֹב בְּעִיוֹם בְּבְּל בְּבָּל בְּבְּל בְּבָּבְיִים בְּבְּבְיבְיִם בְּעִל בְּבָּל בְּבָּבְּל בְּבָּל בְּבְּבְיבְיים בְּבְּבְיבְים בְּבְּבְיבְים בְּבְּבְיבְים בְּבְּבְיבְיבְים בְּבְּל בְּבָּבְים בְּבְּבְיבְל בְּבְּל בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְיבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְּבְים בְּבְּבְּים בְּבְּבְּבְים בְּבְּבְּים בְּבְּבְים בְּבְּבְיר בְּבָּבְיבְּעִים בְּבְּבְים בְּבְּבְיבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְיבְּבְיּבְיּבְיוֹ עְילִים בְּבְּבְיל בְּבְּבְיל בְּבְּבְּבְיבְים בְּבְּבְיוֹם בְּבְּבְיל בְבְּבְּבְיּבְיְבְּבְיבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְיבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְּבְיּבְיּבְיּבְיְבְיִים בְּבְּבְיבְבְּבְיּבְּבְּבְיוּבְבְּבְיּבְיִים בְּבְּבְיוֹ בְּבְיּבְיִים בְּבְּבְבְיבְיבְבְיבְיבְיבְים בְּבְבְיבְים בְּבְּבְּבְּבְים בְּבְבְים בְּבְּבְים בְּבְיבְים בְּבְּבְיבְים בְּבְבְיבְים בְּבְּבְבְי

שִּיטָה רוֹמָה לְזוֹ שֶׁל ר״י אַבְּרָכְנָאֵל יֵשׁ לְאֶחָר מֵחַבְמִי רוֹרֵנוּ רִי עֶוְרָא צִיּוֹן מְלַמֵּר, שֶׁהָעֲמִיק לְהִחְבּוֹגֵן בְּשִׁיְרָה זוֹ עֻלְּמְהַ וְזוֹ שֶׁבְּחָבְּנוֹ וּזוֹ שֶבְּחָבְּיִם יוֹ) זוֹ עַל שְׁתֵּי נֻסְחֲאוֹחֶיהָ (זוֹ שֶׁבְּחָבְּנוֹ וְזוֹ שֶבְּחָבְּיִם יוֹ) זוֹ לְלַבְּתוֹ חָבְּרָה דְּוִר בְּאָמְצֵע שְׁנוֹת מְלְכוּתוֹ, סָמוּךְ לְכָקשׁתוֹ לְבְנוֹת בֵּית עוֹלְמִים, בִּי רַק שְׁם מְדָבֶר בְּמְנוּחָתוֹ מִבְּל אוֹיְבֶיוּ: ׳וַהְי הְבָּרְ אָת שִׁירְתוֹ זוֹ בְּרֵי (שִׁר בְּיִר שְׁב בְּיִר דְּעָב אֶח שִׁירְתוֹ זוֹ בְּרֵי (שִׁר בִּיִי אַב מִיב רִוּאה שם כג ד-ה וער׳ עוד רה״ב לְהַתְּתוֹ וֹשְׁל רִי אַב לְיוֹ שֶׁל רִי עצ״מ מְכְנִנִּים לְשִׁיטְתוֹ שֵּל רִי״א, אם כִּי לֹא מְטַעֲמוֹ.

יּכְּבֶרֶדְּ הַּחְפִּלֹּוֹת וְהַשִּׁירוֹת שֶׁבָּפִּקְרָא גָאֶמְרָה גָם שִׁירָה זוֹ בְּלְשׁוֹן שֻׁתְּהֵא רְאוּיָה לְשׁמֵשׁ בְּתְפִּלָּה לְדוֹרוֹת עֵל
בְּל הַתְּשׁוּעוֹת שֶׁאִרְעוֹ לְמָלְכִי בֵּית בְּוֹד וּלְעִם יִשְּרָא לְּכִּלוֹ בְּכֶל דּוֹר וְרוֹר. אֵין בַּשִּׁירְה לְכְאוֹרָה דְּבָר מְפֹּרָט לְמִאְרְעוֹת שְּׁאִרְעוֹ לְמָלְכִי בִּית בְּוֹד וּלְעִם יִשְּרָא לְּכֹּל בְּלְבֹּל בְּלְבְרִה. אֶלֶּא רְמְיֵים בְּלְבָּר, מִפְּנֵי שְׁהָשִׁירָה (בְּמוֹ בְּל מְּוֹמִוֹר תְהַלִּים) גָאֱמֶכֶּת לְדוֹרוֹת. יֵשׁ בְּשִׁירָה (בְּמוֹ בְּל מְוֹמִוֹר זָה, לְלְמְדֵנוּ, שְׁנְּאֻלֵּת מִצְרִים הִיא רְגְמָה וְמֵכֶל לְכֶל הַנְּאָלוֹת הָצְתִידּוֹת. וּכְבֶר בְּיִבְייִ הְיִא לְמְלְ נָהְ לְלְמְדָרֹה. לְלְמְּדֵנוּ, שְּׂנְאֻלֵּת מִצְרִים הִיא רְנְמֵה וְמֵכֶל לְכֶל הַנְּאָלוֹת הָצְתִידוֹת. וּכְכָר עְמִידוֹ בְּלִיתְ מְצְרָן זָה, וְאָלְה בְּלִבְּר בְּלֹאשׁ מִּדְרְשׁ תְּהָלִים (ישוחר טובי) לְמִוֹמוֹר זֶה: בֶּל מָה שְּאָמֶר דָּוִד בְּסִפְּרוֹ בְּנִידְר בְּסִבְּרוֹ וְבְּלָב לְ הָבְּאָל בְּלְבְּר בָּלְ הָעְבְּרֵל וֹיִם בְּיִלְם הִיחִים בְּיִבְיִם הְּשִּׁבְר בְּלִבְים הִיחִם בְּעִרְים בִּילְב לְּשִׁרְנִי בְּלְבְּל הַבְּעִם בְּעִרְים הִיחִים בְּחִבּים בְּיִבְים הְשִׁרְא בְּבְּיב בְּל מְבְּיִם בְּיִבְיב בְּל הָצְּתִים אָבְרוֹיוֹים וּבְּים בְּיִבְיב בְּל בְּבְּבְּיב בְּל הָצְתִים בְּבָּרוֹ בְּל בְּלְבְּר בְּיִבְּיב בְּל הָבְּבְים בְּיִב בְּל בְּבְּים בְּבִּים בְּבִים בְּיִבְים בְּיִב לְבָּב בְּל בְּבְּבְיב בְּל הָבְּבְבִי בְּל בְּבְיב בְּל בְּבָב בְּל בְּלְבְּבְי בְּל בְּבָב בְּבְי בְּל בְבָּב בְּר בְּיִיבְבָּב בְּבִי בְּל בְּבְיב בְּיב בְּבָב בְּבְיב בְּבְּבִי בְּבִיב בְּיב בְּיבְבְי בְּבִּי בְּל בְּבְּבְיב בְּבְיב בְּיב בְּבָב בְּיב בְּבְיב בְּבְיב בְּבְיב בְּבְיב בְּבְיב בְּבְיב בְּבְּבִי בְּיב בְּבְיב בְּיב בְּיב בְּיב בְּבְיב בְּבְּבְּב בְּבְּבְיב בְּיב בְּבְב בְּיב בְּבִי בְּבִיב בְּיב בְּבְיב בְּבְיבְיב בְּיב בְּבְיב בְּיב בְּבְּבִי בְּיבְים בְּבְיבִים בְּיב בְּיב בְּל בְּבִּבְי בְּבְיבְיבְים בְּיבְרִים בְּיבְבְיב בְּיבְיב בְּיבְּבְיבְבְּיבְיבְיבְיב בְּיבְבְיבְיבְיבְיבְיבְיבְּים בְּבְבְבְיבְיבְיבְּיבְּיבְּיבְבְבְיבְיבְיבְּיבְיבְיבְיבְבְיבְיבְּיבְיב

<sup>79</sup> ראה מאמרו שמואל כ פרק ככ — תה' מזמור ית כספר דינבודג (לעיל הערה 14).
80 רשימת השינויים הראשונה בין השירה כספרנו ובתה' יח נמצאת במסכת סופרים פרק ח ובכל החיבורים העוסקים כעניני המסורה. רי"א בפירושו לם' שמואל מנה אחד לאחד את כל החילופים שבין שמואל לתהלים — שכעים וארבעה במספר — והשתדל לכאר בכל חילוף וחילוף שלצורך התפילה לדורות מתאים יותר הנוסח שבתה'. נעלמו ממנו אדכעה חילופים בלבד שעליהם עמד ע"צ מלמד, ובמאמרו שצרין כהערה הקודמת מיין את כל החילופים לסוניהם ונתן להם טעמים (ע" בדבריו). כפירוש העירונו על השינוים שבקריאה וקצת גם על שינוים של כתיב מלא ותסר וכדומה.

<sup>81</sup> א. וראה סיכום השידה בסירושו של רלב"ג המשחדל למצוא בה רמוים למעשי דוד.
ב. בתה' קמד א-יא יש מעין תמצית של שירחנו וו.

יָשׁ כַמָּה וְכַמָּה שָׁנּיִים בַּץ הַנֹּסַח שֵׁל הַמִּוְמוֹר כְּפִי שֲהוּא בִּשְׁמוּאַל־ב כב וּבַץ הַנֹּסַח כִּפִי שַׁהוּא בִּתְהָלִים יחיּה. וּכְבָר נִמְצֵאת רְשִׁימֵת הַשְּׁנוּיִים הָאֵלֶה בְּמַפֶּכֶת סוֹפְרִים וּבְכָל הַחָבּוּרִים הָעוֹסְקִים בִעְנָיֵנִי הַמָּסוֹרָה. בְפַרוֹשֵׁנוּ הַעִירוֹנוּ עֵל הַשִּׁנּוּיִים שֶׁבַקְּרִיאָה (וּקְצָת גַם עַל שְׁנּוּיִים שֵׁל בְּתִיב מָלֵא וְחָסֵר וְכַדּוֹמֶה). יַשׁ עוֹד דְּנְמָאוֹת, שֶׁמִוֹמוֹרִים בָאִים בִּמְקוֹמוֹת שׁוֹנִים בְּשִׁנּיִים קְטַנִּים. וּמְדַּרְכֶּן שֵׁל תְּפָלוֹת הַשְּׁנִירוֹת בְפִי הָעֶם, שָׁנוֹפְלִים בָהֶן חִלּוּפֵי נְסְחָאוֹת מִסְבּוֹת שׁוֹנוֹת. אַךְ יַשׁ מְפַרִשִּׁים הַפּוֹבְרִים, שֲׁשְׁתֵּי הַנַּסְחָאוֹת שֱל מִוְמוֹר זֶה, עַל כָּל חִלּוּפִיהֶן, יָצְאוּ מִידֵי דְוִד הַמֵּלַדְּ בְּעַצִמוֹ, וְשֵׁחַחָלָה אָמֵר דָּוָד אָת הַשִּׁירָה הַוֹּאת כְּסִי הַנֹּסַח שֶׁבִּשְׁמוּאַל, וּלְאַחַר מִבּּן, כְשֶׁקָבַע דְּוָד אָת הַמִּזְמוֹר כְּתְפִלָּה לְדוֹרוֹת בְּסַפֶּר תְּהִלִּים, שְׁנָה אֶת הַנֹּסַח כְּפִי שֶׁמֵּחְאִים לְתְפִּלָה לֵדּוֹרוֹת הַבָּאִים. ר־י אַבַּרָבַנָאַל בִּפַרוּשׁוֹ לְסַפֵּר שִׁמוּאַל מָנָה אֶחָד לְאֶחָד אֶת כָּל הַחִלּוּפִים בַּין שִׁמוּאַל לְתְהָלִים, וְהִשְּׁתַבֵּל לְבָאַר בְּכָל חִלּוּף וְחִלּוּף שֵׁלְצֹרֵךְ הַתְּפִלָּה לְדוֹרוֹת מַתְאִים יוֹתֵר הַנֹּסֵח שָׁבְּתְהַלִּים. הָרֵב מַלְבִּי־ם קָבֵּל בְּכְלָלוֹ אֶת הֶסְבֵּרוֹ שֶׁל אַבְּרַבַּוְאַל, אִם כִּי לֹא רָאָה צֹרֶךְ לְבָאַר אָת הַנִּמּוּקִים הַפְּרָטִיִים לְכָל חִלוּף וְחִלוּף לְחוּר. לָנוּ נְרְאֶה שֶׁלְפִי הַפְּשֶׁט אֵץ אָנוּ יְכוֹלִים לְבָאַר אַת כָּל הַחָלּוּפִים עַל פִּי שִׁיטָה אַחַת, אִם כִּי יִתְּכַן, שֲּהַרְבַּה חָלוּפִים בָאוּ מִתּוֹךְ שְׁאִיפָה לְהַתְאִים אָת הַשִּׁירָה הַוֹּאת לִתְפִּלָּה לְדוֹרוֹת. כָּךְ אֲפְשָׁר לוֹמֵר, שֶׁהַפְּתִיחָה ׳אֶרְחָמְךּ ה׳ חִזְקִי גוֹסְפָה כְדֵי לְעוֹרֵר אֶת הַמִּתְפַּלֵל שָׁיַצְמֹר בִּתְפִלָּה מִתּוֹךְ אַהֲבָה. כַּן אֶפְשָׁר לִמְנוֹת שׁוּרָה שֶׁל פְּעָלִים, שָׁבִשְׁמוּאֵל הַם בָּאִים בְצוּרַת עָבָר, וּבִתְּהַלִּים בָאִים בְצוּרַת עָתִיר: בִשְׁמוּאַל: וַיִּשְׁמַע, וַיֻשֶׁת, וָאַשִּינַם, ָרָאֶמְחָצֵם, רֻיִּפְּלוּ, וָאֵצְמִיתַם, וָאֶשְׁחָקַם, וַהְּפַלְטֵנִי; וּבִּתְהִלִּים: יִשְׁמַע וּוּ), יָשֶׁת (יבּ), וְאֵשִּׁינַם (לח), אֶמְחָצֵם (מּ), יִפְּלוֹ (מּ), אַצְמִיתַם (מּא), וְאֶשְׁחָקַם (מּג), תְּפַלְּפֵוִי (מּד). וְאָם כִּי הַבַּנְנָה הָעָקָרִית אַחַת בָּשָׁנֵי הַסְּפָרִים, וָהִיא מֵאוּר הַדְּבָּרִים הַחוֹזָרִים וְנְשָׁנִים פְּעָמִים רַבּוֹת, הַבֵי אֶפְשָׁר לוֹמֵר, שֶׁהַנֹּסַת שֶׁבִּשְׁמוּאֵל הִתְבַּדֵן לְהַטְעִים, שֶׁדָּוָד חוֹדָה עַל הֶעָבָר, וְאִלוּ הַנֹּסֵח שֶׁבִּתְהִלִּים נוֹטֶה לַעֲרֹךְ אֶת הַדְּבָרִים בְצוּרַת מְפִלָּה וּבַקָּשָׁה לֶעָתִיד. אַדְּ כָּאָמוּר, אַץ בִּיכְלְמַנּי לְבָאֵר בְּרֶרֶדְ זוֹ אֶת כָּל הַחָלוּפִים כַּלָּם.

Perhaps דוד didn't want to refer to שאול, his father-in-law as דור enemy. שאול definitely saw מבור, as אול איכב:ח and other מולה שאול מולה. רשייי expresses a different approach, that שאול was the greatest enemy that דוד faced. רשייי cites 3 other examples of this type of representation. מועד at חזייל indicate that Hashem expressed displeasure at זון singing praises at the downfall of מברא refers to מברא. (This

וְהַוֹּכִּיר אָת שָאוּל לְאַחָר שְׁאָבּר ׳בָּל־אִיבָּיר, לְפִּי שְׁשָּאוּל הָהָ אוֹיְבוּ הָּרְאשׁוּן וְשְׁאָבּר ׳בָּל־אִיבִּיר, לְפִּי שְׁשָּאוּל הָהָ אוֹיְבוּ הָּרְאשׁוּן וְשְׁקּרּל בְּנָגָר בְּלָם (חד״ק)², וְלָכְדְנוּ מְבָּאוְ שְאַרְ בְּאָחָרִית יָסִיוּ, בְּשְׁנִבְּע מְאוּיְבִים רַבִּים, לֹא שֶׁכָּח לְהוֹדוֹת עֵל הַצְּלְתוֹ מְאוֹיְבִים הַבְּים, לֹא שֶׁכָּח בְּית שְאוּל אֶל דְּנִדְ מְאוֹיְבוּ הָבִים נִּם לְאָחָר מוֹת שְאוּל, וְאוֹיְבִי דְּהָּ הָאַחָרִים בָּבִּית שְׁאוּל, בְּדְגְּמֶת שִׁמְעִי הָן גֹּבְּוֹתְרִים מְבֵּית שָׁאוּל, בְּדְגְמֶת שִׁמְעִי הָן גֹּבְרָת זְּבִי בָּבוּ בָּנוֹתְרִים מְבִּית שָׁאוּל, בְּדְגְמֶת שִׁמְעִי הָן גַּבְּיִר בָּבְּוֹת בְּבִּים בַּבּוֹתְרִים מְבִּית שָׁאוּל, בְּדְגְמֶת שִׁמְעִי הָן גַּבְּבְּתְרִים בְּבִּית שָׁאוּל, בְּדְגְמֶת שִׁמְעִי הָן בְּבִּרְבִּים בְּבִּית בְבִּים בּבּוֹת בְּבִּית בְּבִּית בְּבִּית בְּבִּית בְּבִּית בְּבִית בְּבִּית בְּבִית בְּבִּבְית בְּבִּית בְּבִּנִית בְּבִּית בְּבִּית בְּבִּית בְּבִּית בְּבִּבְּבִּית בְּבִּית בְּבִּית בְּבִּית בְּבִּית בְּבִּבְּית בְּבִּבְּבִית בְּבִּית בְּבִּבְּית בְּבִּית בְּבִּית בְּבִּית בְּבִּית בְּבִּית בְּבִּית בְּבִּית בְּבִּבְּית בְּבִּית בְּבִּית בְּבִּית בְּבִּית בְּבִּית בְּבִּית בְּבִּית בְּבִית בְּבִּבְּית בּבְּבְית בְּיִבְּית בְּבְּבְּית בְּבִּית בְּבִּית בְּבְּבְּבְּית בְּיִית בְּבְּבְּית בְּבִית בְּבִּית בְּבְּית בְּבִּית בְּבִית בְּבְּבְתְּית בְּיִבְּית בְּבְּבְּת בְּבְּית בְּבְּית בְּבְּבְּית בְּבְּית בְּיִבְּית בְּבְּית בְּיִים בְּבְּבְּתְית בְּבְּית בְּבְּית בְּבְּית בְּבְּית בְּבְּית בְּבְּבְּית בְּיִי בְּיִּיי בְּיִּיי בְּבְּיִי בְּבְּיִיים בְּבְּבְּיִי בְּבְּיִי בְּבְּיִי בְּיִי בְּיִיים בְּבְּיִי בְּיִי בְּיִייִּבְּיִי בְּיִּיּבְּיִי בְּיְבִּיי בְּיִייִים בְּיִבְּיִיּעְיִים בְּבְּיִּייִים בְּבְּיִים בְּבִייִּים בְּבְּיִיים בְּבִיבְּבְיּיִים בְּבִיבְיִים בְּבְּבִיבְיוּי

<sup>. (</sup>ב א. והוא ע"פ המדרש (ראה שוח"ט יח כ).

ב. מדרך הלשון להזכיר את הפרט אחר הכלל, השווה לעיל יט י: המלך הצילנו מכף אריבינו והוא מלטנו מכף פלשתים. 3 א. די"א פירש שפרט במיוחד 'ומכף שאול', כי לא היה דוד שונא אותו ולזה לא כללו בתוך האויבים. ועוד אפשר שלמד עליו זכות מחמת רוח רעה המבעתת אותו (יהואיל משהי).

ב. בכתוב המקביל בתה' ית א מכונה דוד כתואר עבד ה': למנצח לעבד ה' לדוד. ונחוספו שם המלים 'אשר דבר', ובמקום מכף שאול = מיד שאול (השווה על השמוש 'מיר' בדברי דוד לפיל ש"א יו לו). והוא על דרך הגוק.

יודבר דוד לה' את דברי השירה הואת ביום מדל הי אותו מכף כל אויביו ומכף שאול אשר לו הקב"ה לדוד "דוד שורה אתה אושר על מפלתו של שאול \*אלמלי אתה שאול והוא חדר איבדתי במה חדר מפניו היינו דכתיב "שניון לדוד אשר של לה' על דברי כוש כן ימיני וכי כוש שם והלא שאול שמו אלא מה כושי משונה בעורו אף שאול משונה במעשיו

And David spoke unto the Lord the words of this song in the day that the Lord delivered him out of the hand of all his enemies and out of the hand of Saul. The Holy One, blessed be He, said to David, David do you compose a song on the downfall of Saul? Had you been Saul and he David, I would have annihilated many a David out of regard for him. Hence it is written, 'Shiggaion's of David, which he sang unto the Lord, concerning Cush a Benjamite. Was Cush that Benjamite's name? And was not his name Saul?—But, just as a Cushite [Ethiopian]s is distinguishable by his skin, so was Saul distinguished by his deeds.

"מגדול of the last שירה edins with the words יימגדול of the parallel פרק of the parallel פרק of מגדיל ישועות מלכויי of the parallel מגדיל ישועות מלכויי. The ילקוט המדיל ישועות מלכויי ends with the words מגדיל ישועות מלכויי. The ילקוט below explains the difference, relating to the Messianic Age, because the prop itself refers to the Messianic Age, because the ברכת in נוטח See the difference between the משיח of חול and חול from the following source from Y. Ginzburg's מוטר הנביאים.

קסך מגדול ישועות מלכו. "יבשעה שהקב"ה עושה חסד לדוד שמים וארץ שמחים שנאמר "ימנדיל ישועות מלכו. מה כתיב אחריו "השמים מספרים בבוד אל. וכן בשעה שהקב"ה מכין כמאו של דוד הכל שמחים שנאמר "טעד עולם אכין ודעך, מה כתיב אחריו "וחדו שמים פלאך ה'. כתוב אחר אומר מגדיל וכתוב אחר אומר מגדול, ר' יודן אמר לפי שאין ישועתה של אומה ובאה בבת אחת אלא מגדלת והולכת, ומהו מגדול שנעשה לה מלך המשיח כמנדל גדול, שנאמר "מגדל עוו שם ה' בו ידוץ נשגב:

וג) מנדול הוא כנין גדול וחוק המגין על יושבינ. זכן יהיה רנו מלך המשיח כמגרול יושבינ. זכן יהיה רנו מלך המשיח כמגרול אשר יגן עלינו. מגדול הוא מלשון נידול. זכל גידול הוא קימעא קימעא. נזה מורה כי הגאולה תהיה כהדרגה לא בכת אחת. ואפשר לומר דלכך בכרכת המזון אנהנו אומרים בחול: מגדול ישועות, משום שחישועה הרנילה היא כאופן של קימעא קימעא. אכל בשבת אנהנו אומרים: מגדול ישועות, משום ישראו שבת קי"ח ע"כ: אלמלא משטרון של ידי מצות שבתות כהלכתן מיד ננאלים. חרי מכת אחת. לכן או אין צורך לומר: מגדול ומנות לומר שהגאולה תהיה בהדרגה, כי אמשר שהיא תבא ככת אחת.

(296) See below, ילקוט שמעוני, from Encyclopedia Judaica, Vol. 16 pp. 707-709.

YALKUT SHIMONI (usually referred to as "the Yalkut" of Simeon of Frankfort), the best known and most comprehensive midrashic anthology, covering the whole Bible. Some scholars (S. J. Rapoport, etc.) claimed that its author and compiler was Simeon Kara, the father of Joseph Kara and a contemporary of Rashi, but A. Epstein showed that there is no basis for this view. He proved that the Simeon mentioned by Rashi is not the compiler of the Yalkut and attributed it to a Simeon ha-Darshan, who lived in the 13th century. Nothing is known of this Simeon, except for a reference by M. Prinz to a "Rabbenu Simeon, chief of the preachers of Frankfort." The copyist of the Oxford manuscript of 1308, as well as the publishers in Salonika, simply refer to him as ha-darshan ("the preacher"), but Prinz's view that he came from Frankfort is supported by the traditions of the Jews of that town. Zunz dated the Midrash to the 13th century based on the facts that Nathan b. Jehiel of Rome, Rashi, and other 12th-century scholars did not know the Yalkut, its use of sources which date at the earliest from the end of the 11th century (according to Zunz)-including Exodus Rabbah, Numbers Rabbah, Midrash Avkir, Divrei ha-Yamim ha-Arokh, etc. as well as the fact that Azariah dei \* Rossi had a manuscript of it written in 1310. Not all of Zunz's arguments are valid. For example, Rapoport has shown that the Yalkut does not utilize Exodus Rabbah and Numbers Rabbah, but Zunz's view as to its date prevails, despite Gaster's claim that it was compiled in Spain in the 14th century. The attempt of Aptowitzer to predate it to the middle of th 12th century is not convincing. Nevertheless, the Yalkut began to circulate widely only at the end of the 15th century, becoming popular and relied on to such an extent that the study of its midrashic sources was neglected. The reason for its late circulation lies in the historical circumstances of those times. The copying of a work of such great volume as the Yalkut was difficult and the period was equally barren in creativity in other spheres. The first to mention the Yalkut was Isaac Abrabanel, and his son Samuel possessed a copy of part of the Yalkut to the prophets.

The aim of the compiler of the Yalkut was to assimilate the bulk of rabbinical sayings at his disposal, following the order of the verses of the Bible. It contains more than 10,000 statements in aggadah and halakhah, covering all the books of the Bible, most of its chapters, and including commentaries on a substantial part of individual verses. He collected material from more than 50 works (in halakhah

and in aggadah) both early and late. The Yalkur is the only source for some of them, including Sifrei Zuta. Yelammedenu. Midrash Esfah. Midrash Avkir. Midrash Tadshe. Devarim Zuta, etc. The identification of these works was made possible in part by the author's custom of noting the source for his statement (in the manuscripts they are in the margin, in the first printed edition in the text, and in later printed editions again in the margin). These source-notes, however, are incomplete; in hundreds of places no reference is given and even in cases veere they are, mistakes and corruptions have crept in, many of them in the late editions.

The variae lectiones of the Yalkut are of great importance, but great caution must be exercised in relying upon them, especially as regards the later editions, for three reasons: Sometimes the compiler based himself on faulty manuscripts; his method of assembling statements from various sources and combining them caused him at times to abridge and even alter them; and editors and printers used a free hand in altering passages according to their own views, their tendency, in the words of M. Prinz in the introduction to his edition (Venice, 1566), was to straighten out the words "that were topsy turvy, first things last and last things first, omissions and additions, letters and words distorted and crossed out, partially obliterated and worked over," at times adding to the corrupt state of the text.

Many paragraphs in the Yalkut are numbered and are commonly designated remazim ("allusions") by the author, though he sometimes employs the term siman ("sign") and in a number of places erekh ("topic"). The total number of these remazim is 966 (963 in the Salonika edition) for the Pentateuch and 1,085 for the other books of the Bible. The method followed in numbering the remazim is puzzling: the author does not number each quotation, and although there are numbers covering a few lines dealing with a single dictum (Isaiah 444 has 3 lines) there are also some of exceptional length containing numerous statements extending to several columns (cf. Deut. 938). There are remazim which cover the commentary to two successive paragraphs and some even to two successive books. Zunz regarded this numbering as arbitrary, but it seems probable that it served an internal need of the book itself, its purpose being not to divide the work into sections, but to indicate those statements to which he intended to refer in some other part of his work. In fact, in the Oxford manuscript and in the Salonika edition, the number is placed by the side of the particular statement to be referred to elsewhere and not at the beginning of the section (this explanation was put forward by H. Z. Finkel of Jerusalem, and cf. D. Hyman, in: Hadorom, 12 (1960), 144-7 and Mekorot Yalkut Shimoni (1965), 6-7). In addition to these remazim, in various books there is an added division whose nature is not always clear. From the indications in the first edition, it is clear that the author follows the order of books of the Bible given in the

Talmud (BB 14b), placing Jeremiah and Ezekiel before Isaiah. In the printed editions the accepted order has been followed, and in consequence the printers, at the beginning of the commentary to Isaiah, quoted the relevant passage from Bava Batra, "the sages have taught that the order of the prophets is Joshua, Judges, Samuel, Kings, Jeremiah, Ezekial, Isaiah, the Twelve," and explaining that this accounts for the order in the numbering of the remazim. From the Venice edition (1566) onward the numbering is also corrupt.

The numbering of the Psalms in the Yalkut differs from the traditional one. The anthologist notes the number at the beginnings of each Psalm and only gives 147. This division was customary in the amoraic period, and the author apparently took it from the Midrash to Psalms which interpreted the verse (Ps. 22:4) "Yet thou art holy, O Thou that art enthroned upon the praises of Israel"

(i.e., Jacob) to mean that "the 147 Psalms in the Book of Psalms correspond to the 147 years of Jacob." This division appears only in the Salonika edition and was subsequently blurred. The chief printed editions of the Yalkut Shimoni are Salonika editions, Prophets and Hagiographa (1521) and Pentateuch (1526). To this edition a kunteres aharon (addendum) was added (at the end of part 1) containing 256 remazim from the aggadot of the Jerusalem Talmud, with deviations from the present order of the tractates and 55 remazim from the Midrash Yelammedenu on the Pentateuch to all of which cross-references occur in the main work. This addendum was omitted from all subsequent editions. Since then the Yalkut has been published frequently but many errors have crept into it. For accurate reading one can rely only on the Salonika edition, which was published from manuscripts, and on the manuscripts available today in the libraries of Oxford, Vienna, Parma, and Hamburg, although they are mostly fragmentary and even in their totality do not cover all the books of the Bible. A. Epstein, in dealing with the differences between the Salonika and Venice editions, proved that the editor of the Venice edition, Meir Prinz, used the printed Salonika edition as the basis of his edition, although he made many changes it it at his discretion, and this impaired it. Hyman, in his Mekorot Yalkut Shimoni to the Prophets and Hagiographa, gives the sources of the Yalkut in accordance with the manuscripts and first editions and adds his own sources, He also gives the passages, including several long and important ones, which occur in the first edition and in the manuscripts but were excluded from the later editions by the censor.

עפרי דוד האחרונים does not necessarily mean דברי דוד האחרונים sinal words, but that these words stand in contrast to other words. See the interpretations collected below, form דברי דוד האחרוניםיי. Also, "דברי דוד האחרוניםיי" are alluded to at דברי הימים א: כג:כז; כט:כט.

(א) וָאַלֶּה דְּבָרֵי דָוְד - נְבוּאַת דָּיִד (ח"י, רש"י) ', תַבּוּר הוא אַחַר מֵעשֶׁרָה לְשוֹנוֹת שֶׁנְבוּאָה נְקְרֵאת (בר״ר סד ו ועוד)², וְהַר״ו שֶׁל ׳וְאֵלֶה׳ הִיא לְפְתִיחָה². הַאַחַרֹנִים אַ אַחַרוֹנִים. לְפָגֵי מוֹתוֹ. אָלָא אַחַרוֹנִים כְּיַהַס לְדְּבְרֵי — לֹא אַחַרוֹנִים. לְפָגִי נְבוּאָה אֲחַרִים שֶׁלֹא נְכְתְּבוּ בָּפֵּבֶּר. פֵּרוּשׁ אַחַר 'אַחַלנִים' בְּיַחָם לְדְבְרֵי שִׁירַת דָּ(ד שֶׁנְּכְתְּבָה לְעֵיל (רש"י ע"פ מו"ק טו ע־ב׳ י. עד כָּאן הַכְּּלֹבֶת לַנְבוּאָה, וּמְכָּאן וְעַד הָאֶּתְנְחְתָּא שַּבְּפָסוּק ג — הַפְּתִיחָה לַנְּבוּאָה.

ן א. וער ספרי בראש כי דברים: וכי לא נתנבא (דוד) אלא אלו בלבד, והלא כבר נאמר: רוח ה' דבר בי ומלתו על לשוני (להלן

ם. וכן משמע מהרבה מזמורי תהלים שזכה דוד לרוח הקודש ולנכואה: אני בצדק אחזה פניך אשבעה בהקיץ תמונחך (תה יו טו וליתמונתך" השווה במ' יב ח): כן בקרש חזיתיך לראות עזך ובבודך (תה' סג ב). ועוד מצאנו שלאחר מעשה בח שבע התפלל דוד ואמר: ...ו רוח קדשך אל תקח ממני... ורוח נריכה חסמכני (שם נא יג-יד וראה עוד שם נו ב; סגח). ב ועל שאלת חו"ל 'מאן נביאים הראשונים' ז השיב רב הונא בפשטות: זה שמואל דוד ושלמה (סוטה מה ע"ב).

2 והשווה את הפתיחות לספרי ידמיה ועמוס.

3 - הרד"ק פירש 'דברי' -- דברי שבח והודאה לאל שהקימו למלכות, והוי"ו באה להוסיף על דברי השירה שבפרק כב. וכן אמרז חו"ל: כל מקום שנאמר 'אלה' פוסל את הראשתים, 'ואלה' — מוסיף על הראשונים (בר"ר יב כ ועוד, ורש"י הכיאו בפירושו לראש מ' משפטים).

- (298)According to רשיי this is an allusion that the only and זמירות sung in the בית המקדש will be זמירות s. already known from שמואלאיטו:יח that דוד played the harp. We see from אי כג:ה חוברי הימים אי כג and נחמיה יב:לו that THT was also an expert all around musician.
- (299)at מועד קטן טו: explain these words in a most striking way, namely that a מושל is מושל over Hashem by changing Hashem's decrees through his righteousness. תנא דבי אליהו פרק בי explains further why this is so, because the כובשאת יצרו. This means that the צדיק rejects his own will in favor of Hashem's (see אנות ב:ד). Therefore, Hashem repays the מרק according to his own ways, by rejecting His own will in favor of the צדיק's. See other such examples at #301.

איר יונתן מאי דכתים "נאם דוד כן ישי ונאם הגבר הוקם על נאם דוד בן ישי שהקים עולה של תשיבה "אמר אלהי ישראל לי דבר צור ישראל מישל באדם צדיק מישל יראת אלהים מאי קאמר איר אבהו ה"ק אמר אלהי ישראל לי דבר צור ישראל אני מושל באדם מי מישל בי צדיק שאני "נוזר נורה ומבמלה

R. Samuel b. Nahmani citing R. Jonathan, explained: [And these are the last words of David]. The saying of David the son of Jesse and the saying of the man raised on high, 4 [means, it is] the saying of David the son of Jesse who established firmly the yoke [discipline] of repentance. 5 [The spirit of the Lord spoke by me and His word was upon my tongue]. The God of Israel said, The Rock of Israel spoke to me: Ruler over man shall be the righteous, even he that ruleth through the [reverent] fear of God. 6 What does this mean? — Said R. Abbahu. It means this: 'The God of Israel said, to me [David] spake the Rock of Israel; I rule man; who rules Me? [It is] the righteous: for I make a decree and he [may] annul it'. 7

- (300) This is a difficult פטוק. The previous מסוק describes a אווי וויד in a positive way. If so, why does דוד continue, דוד explains that דעת מקרא יכי לאכן ביתי explains that זוד is connecting these words to the very end of the previous אידוד ממטר דשא מארץ פטוק kingdom before Hashem shall not disappear as the rain or vegetation when it is not in season. Rather אוויין skingdom shall be supported by a ברית עולם as the previous.
- (301) אחרון does not necessarily mean last as the three מסוקים indicate. In both תורה verses, אחרון is followed by another, indicating "latter" rather than "last". In תוני ווויס, since most commentaries say the prophet refers to the 2nd Temple, אחרון must have this meaning.

See the following נוסח of the morning תפילה, which appears after the reading of עקידת יצחק, regarding אברהם. See also ירמיהו לא:י"ד to דמיהו לא:י"ד to רחל "coerces" Hashem.

לבונו אַלָּבָיִה אָזָפָּר, וְהָאָרֵץ אָזִפָּר: בָּאָמוּר, וֹזָכַּוְהִי אָת-בַּנִּיתִי יַאַלוּר, וְאַרָּץ אַוּפָּר: הַמְּאַרָת דְּנָגְיּ בְּרִית אַבְרָתִי יִאָּלוּר שִׁפְּּר שְׁהִבְּמַחְתּוּר עַלְיִנִּי יִשְׁלְּה וְאַלֵּי עַבְּחָבָּר שְׁהִבְּבִיתִי יִצְּחָל וּ אָתּרְבַּנְיִה שָׁרְבַּי וּמִאַרְבְּּך וּמִאַרְבְּּך וּמִבּוֹנִיף וּמִאַרְבָּר וּמִאַרְבָּר וּמָאַרְבָּר וְשִׁבְּיִם אָתִּוּנוּ שִּׁפְּבָּשׁ אַבְּרָהִם אָבִּינוּ יִשְׁבּר וְשִׁבּּר וְעָבְּיִם הִיּמְינוּ יִ שִּׁבּר וְעִבְּיִם אִּמְנוּ וְשָׁבְּיִם וְעִבְּיִם אָמִינוּ יִבְּבְּיִם אִתְּנוּ וְשָׁבְּיִם שְּבְּבַשְׁ אַבְרָהָם אָבְּרָהִם אָבְּרוּ וְתַבְּּבִּים אִתְּנִי וְשָׁבְּעִבְּים וְיִהִי וְצִּלְּוּ וַהְעָּבְּר וְּעִבְּיִבְּי מִשְּׁה עַבְּבָּעִם הְּעָּנִים וְעָבְּר וְּעָבְּיִם הְּשְׁבִּי וְיִבְּבְּה וְּבְּבְּים אָבְרָהָם אָבְרָהָם אָבְּרִים מִשְּׁה דַּבְּחָמִי וְבָבְּים אָבְרָהָם אָבְרָהָם אָבְּרִים וְעָבְּים וְיִהִי עָבְּוֹבְי שְׁבְּבְּים וְיִהִי עָצִוּן מִעְּבְּבִּים שְׁבְּבָים אָבְרָהָם אָבְרָהָם אָבְּרִים מִשְּׁה דַּבְּבָּים הְּבְּר וְנִינְים וְיִבְּי עִבְּבִּים וְיִבִּי עִבְּבְּים בְּרִים וְיִבְּיִם בְּיִבְּים הְּבְּבִים אָבְרָהִם אָנְבְּר בְּנְנִים הְבְּבִים אָּבְּבִים וְיִבְּיִם הְּבְּבִים וְּבִּבְּים בְּבִּים בְּיִבְּים וְיִבְּיִם בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּבִים בְּבִּים בְּבִים וְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִים בְּבִּים בְּבִים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִים בְּבִּים בְּיִים בְּבִּים בְּבִּבְים בְּבִים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּבְים בְּבִּבְים בְּבִּיבְים בְּבִּים בְּבִיבְים בְּבִּים בְּבִיבְים בְּבְיבִים בְּבִּים בְּיבִים בְּיבִּים בְּבִיבְּים בְּיבּבּים בְּבִּים בְּיבִּים בְּבְבּים בְּבִּים בְּבִים בְּבִים בְּבִּים בְּיבִּים בְּיבִּבְיים בְּיבְּבְים בְּבְּבְּים בְּבִּים בְּיבְיבּים בְּבִּיבְים בְּבִיבְּים בְּבִיבְים בְּבִּיבְים בְּיבְּבְיבִים בְּבִּבְּים בְּבִּבְּיבְיבְיבִּים בְּבְּבִים בְּבְּבְּיבּים בְּבִּים בְּבִּבְיבְים בְּבִּבְיבִים בְּבִיבְּים בְּבְּבְּבִים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּבְים בְּבְּבִים בְּבְּבִים בְּבִיבְּבְיבְּבְיבְּים בְּבְּבְּבְיבִּים בְּבְּבְּבִים בְּבְּבְּבְיבִּים בְּבְב

רש"י

(יד) קול ברסה נשמע. קלא ברוס עלתא אישתחע

קל בית ישראל דבכן על ירמיהו נבייא כד שלח יתיה

נכוראדן תרמתא לשוב מאחר הגולים אל גדליהו

בן אחיקם כמו שאחר בספר זה (לקתן ל"ש): רחל

סבבה עד בניה. מדרש אנדה אחר שהלכו אבו אנדה המר שלכו הבלכו אבות

ואמהות לפיים את הקב"ה על שהמתיד מנשה דמות בהיכל

ואל מתשיים נכנסה רחל אחרה לפניו רבש"ע רחתי מיובים

מרובים רחתיך או רחתי ב"י הוי אותר רחתיך מרובים

מרובים רחתיך או רחתי ב"י הוי אותר רחתין מרובים

הכניםו את אחותי ולא די ששתקתי אלא שמסרתי לה סימני

הישר להדת סנינוריא יש שבר לפעולתך ולדקתן שמסרת

לה ישה להדת סנינוריא יש שבר לפעולתך ולדקתן שמסרת

בימנך לאחות: (יו) בהגודר. (קיתפליינ"ע בלש"ו) ל" מי

בענד לא דומר. (פושאנויילוני"ן בלש"ו) ל" מלחד הבקר".

See the treatment of עמוד רצה) ילקוט מעם לועז) regarding the nature of these גבורים. Its basis is in תרגום יונתן, that these men were גבורים in strength as well as knowledge. גבור חיל as גבור חיל as גבור חיל.

אלה שמות הגברים אשר לדוד ישב כשכת תחכמני ראש השלשי הוא עדינו העצנו (העצני קרי) על שמנה מאות חלל כפעם אחד (אחת קרי) (כג, ח).

יש מפרשים (מ) שמנהגו של דוד היה ליקח עמו תמיד שלשה גבורים לשומרו מפני אויב. ומלבד אלו היו לו גבורים אחרים. ולכן אמר אלה שמות הגבורים אשר לדוד, היינו המיוחדים לשמירתו. והראשון היה עדינו העצני, שהיה שלם בכוחות רוח וגוף. שאע"פ שהיה ראש השלישי, היינו ראש הגבורים, היה יושב בשבת תחכמוני, שלא היה נמנע מעסק התורה. ואע"פ שהיה הורג ח' מאות לא תש כוחו. אבל בבואו משם היה יושב בשבת תחכמוני, וחד"ל פירשוהו (מא) על דוד וכן בתרגום יונתן. שהיה יושב בשבת תחכמוני, והיה נוהג לפי דרכה של תורה, פת במלח תאכל ומים במשורה תשתה ועל הארץ תישן, וזהו שאמרו שהיה דוד יושב ועוסק בתורה על גבי קרקע. ודרשו ראש השלישי, (מב) ראש לשלשה אבות. ועדינו העצני. שבשעה שישב ועסק בתורה היה מעדן עצמו כתולעת, העצני, כשהיה יוצא למלחמה היה מקשה עצמו כעץ.

ועוד, שבשעה שהיה יושב בישיבה לא היה יושב על גבי כרים וכסתות אלא על גבי קרקע. שכל זמן שהיה עירא היאירי רבו קיים היה מלמד לחכמים על גבי כרים וכסתות. שכשנפטר עירא היאירי היה מלמד אותם על גבי קרקע אמרו לו ישב מר על כרים וכסתות ולא קיבל עליו, ולכן זכה להיות תחכמוני, שכך אמר לו הקב״ה, הואיל והשפלת עצמך, תהא כמוני. שאני גוזר גזרה ואתה מבטלה. ראש השלשים, תהא ראש לשלשה אבות. הוא עדינו העצני, בשעה שהיה עוסק בתורה היה מעדן עצמו כתולעת, ובשעה שיוצא למלחמה היה מקשה עצמו כעץ. על שמונה מאות חלל בפעם אחת שהיה זורק ומפיל שמונה מאות חלל בפעם אחת ומתאנח על מאתים. שנאמר איכה ירדוף אחד אלף (דברים לב). יצתה בת קול ואמרה לו, רק בדבר אוריה החתי (מ״א טו), היינו שהיה מצטער שמפיל רק ח׳ מאות ואמרו לו שגרם החטא על דבר אוריה.

ולפי הפירוש שמוסב על ראש גבוריו. כשם שהיה דוד איש הספר והסייף, כך היה ראש גבוריו. שהיה ראש גבוריו חכם בחכמת התורה וגבור חיל בשעת מלחמה עם אויבי ישראל. וכשם שהיה מפורסם בחכמתו ביושבו בשבת תחכמוני. כך היה מפורסם בגבורתו בשעה שהיה יוצא לקרב.

ועוד טעם למה היה יושב על גבי קרקע (מג) שהיתה שכינה עמו, שהלכה כמותו בכל מקום, שנאמר וה' עמו (ש"א טז), ולכן נהג בענוה, שנאמר אל תתהדר לפני מלך (משלי כד) וזה אחד הטעמים שכהן גדול לא היה נכנס ביו"כ בבגדי זהב בקדש קדשים.

ובתרגום נאמר: אלה שמות הגבורים שהיו עם דוד. גבור ראש המחנה ישב על כסא דין וכל הנביאים והזקנים היו מקיפים אותו. משוח בשמן הקודש בחור ומפונק ויפה תואר, חכם בחכמה ובינה ובעצה. גבור בגבורה, ראש הגיכורים, הוא מתוקן בכלי זין ונפק בפה קל ומנצח בקרב ומעורר על ידי חניתו שמונה מאות הללים בפעם אחת. וניצח בקרב ע"י חניתו, ח' מאות הרוגים בפעם אחת.

ועכשיו נבוא לביאור הכתובים: כאמור, הכתוב מונה כאן את שמות הגיבורים

אשר לדוד ומזכיר כל אחד בשמו ומתאר מעלתו וגבורתו. והראשון שבהם היה יושב בשבת תחכמוני, היינו בשעה שישבו זקני ארץ היה ראש לחכמים וראש לגבורים (ושלישי, כמו ושלישים על כולו בפרשת בשלח). הוא עדינו העצני. עדינו מן העיד עוצן. על שמונה מאות הלל בפעם אחת. כשהיה יוצא במלחמה לא היה יוצא עד שהורג ח' מות חלל בפעם אחת.

ועוד, ועל שמונה מאות חלל בפעם אחת. (מד) שאפילו כשהיה רואה עם רב כזה של לוחמים לא היה נרתע לאחור, אלא יצא כנגדם בחרבו.

- (304) The purpose of this story is to demonstrate the מסירת נפש of און's warriors.
- (305) There are a number of differences between the narrative here and its parallel in רד"ק. דברי הימים are both very helpful in resolving the differences. Below are 10 different approaches to solving these difficulties from דעת מקרא דברי הימים בי pg. 80-83.

סתירות ויישובן כידי חז"ל

חז״ל נזקקו לסתירות רבות שבין ספרנו לבין ספרי שמואל ומלכים — המקבילים לו — וניסו ליישבן.

והרי עשר דוגמאות לדרך יישובן אצל חז״ל.

- א. באחת מפרשיות המלחמה של דוד וגיבוריו בפלשתים כתוב בספרנו: 'ותהי חלקת השדה מלאה שעורים והעם נסו מפני פלשתים, ויתיצבו בתוך החלקה ויצילוה ויכו את פלשתים' וגו' (דה"א יא יג-יד). ואילו בכתוב המקביל בשמואל כתוב: 'ותהי שם חלקת עדשים והעם נסו' וגו' (ש"ב כג יא-יב). חז"ל נזקקו לעניין אגב דיון של הלכה, אם מותר לאדם להציל עצמו בממון חברו, ואם דינו של מלך שונה מדינו של הדיוט בענין זה. ופירשו, שאמנם כל אחד מן הכתובים המקבילים מדבר בחלקה אחרת, אחת שבבעלות ישראל והאחרת שבבעלות הפלשתים'. ובלשון חז"ל: 'גדישים דשעורין דישראל הוו וגדישין דעדשים דפלשתים' (ב"ק ס ע"ב, ודאה עוד ב'דעת מקרא' כאן ושם).
- ב. בפרשה אחרת, שאף היא עוסקת כאחת המלחמות של דוד בפלשתים, כתוב בשמואל: יויעזבו שם את עצביהם וישאם דוד ואנשיו' (ש"ב ה כא), ואילו בספרנו: יויעזבו שם אלהיהם, ויאמר דויד וישרפו כאש' (דה"א יד יב).
- בסתירה זו נשאו ונתנו חז"ל (ע"ז מד ע"א) וקבעו: 'מכל מקום קשו קראי אהדדי' (רש"י: 'וישרפו משמע אסור בהנאה; 'וישאם' משמע נהנה מהם). ותירץ שם רב הונא ואמר: 'לא קשיא, כאן (בספרנו) קודם שבא אַתַּי הגתי (נכרי היה, ויכול לבטל עבודה זרה ע"י פגימה שפגם בפרצופו של הפסל) אמר דוד לשורפה! : כאן (בס' שמואל) לאחר שבא אתי הגתי (וביטלה)'. בלשון אחרת: כל אחד מן הכתובים מדבר בשלב אחר של המעשים, שהיו קשורים בעבודה זרה של הפלשתים שנלקחה בשלל (וראה עוד מה שפירשנו ב'דעת מהבא' בתפנו)
- ג. בפרשת בניין המזכח בגורן ארונה כתוב בשמואל: 'ויקן דוד את־הגרן ואת־הבקר בכסף שקלים חמשים' (ש"ב כד כר); ואילו בספרנו: 'ויתן דויד לארנן במקום שקלי זהב משקל שש מאות' (דה"א כא כה). והרי כאן סתירה בפרטים של ממש: שם 'שקלים חמשים'. וכאן 'משקל שש מאות'; שם שקלי כסף, וכאן שקלי זהב. ליישוב סתידות אלה נזקקו חז"ל בכמה מקומות', ונביא כאן את לשון הברייתא כפי שהיא שנויה בספרי, 'וזאת הברכה' (פ' שנב):

...אי אפשר לומר שקלי זהב. שכבר נאמר שקלי כסף: ואי אפשר לומר שקלי כסף. שהרי כבר נאמר שקלי זהב. אמור מעתה: בזהב שָּקַל ובכסף קנה. ואי אפשר לומר שהרי כבר נאמר שקלי זהב. אמור מעתה: בזהב שַּקַל ובכסף קנה. ואי אפשר לומר חמשים. חמשים, שכבר נאמר שש מאות; ואי אפשר לומר שש מאות, שכבר נאמר חמשים אמור מעתה: כיון שדאה דוד מקום שראוי לו לבנות בית הבחירה, עמד וכינס חמשים שקלים מכל שבט ושבט נמצאו שש מאות שקלים מכל השבטים.

ז מן הפרשיות המדכרות כמעשה זה מסתכר, שדיכרו הכתובים (בשני הספרים) ביישוב סְפֶּר, ולפי זה ייתכן שהיו החלקות סמוכות זו לזו.

ב ביטול עייו בירי וכרי וכול להגעשות על ידי שהוא פונם משהרבפרצופו של הפסל. כמו ששנינו במשנה (ע"ו-ד ה): כיצד מכטלה: — קטע ראש אוזנה. ראש חוטמה, דאש אצבעה: פחסה (ר"ח אלבק: הכה בקורנס על פניה ומיעך צורתה) אף על פי שלא חיסרה — כטלה.

ספרי נשא (פי מכ), שם ראה (פ׳ סכ), שם וואת הברכה (פ׳ שנכ); זבחים קטז ע״כ; ברייתא דל״ב מידות מידה טו:
 מריש ראש פ׳ לכ ועוד

- ושם הוסיפו: 'מכאן אמרו חכמים, סאה בלח שהם כודיים ביבשי
- יסטבלאוח׳ = 'אצטבלאוח׳, הן ארווח בלשון רומי mubulum (באנגלים) stabulum' יסטבלאוח׳.
- א. ושם פירש רש"י: 'אצטבלאוח' ביח גרול למרור הסוסים: 'ארווח' הברלה בין שורה לשורה. על פני הביח
- וראה עור חוספות לשם, ר"ה יגבה". ורבינו חם מביא שם גם מררש, ולפיו ינחן לו חמשים שקלי והב, רהיינו שש מאוה פירוש אחר לרי יהושע בן לרי: 'אָין הכתובים מכובים: מה שחיטרם כאן — שמתו אותה שעה' (פס"ר יא, מהר' רמא"ש
- אלפים בלח, שהן שלושת אלפים ביבש?. בלשון אחרת: יבש אפשר לגדוש. וכך אומו אביי: 'שמע מינה, היא גורשא חלחא הוי' (עירובין יר ע"ב). ופירש רבינו חננאל: 'נמצא
- ו. וכיו"ב מנסים חז"ל ליישב את הסתירה בעניין מירת הים שעשה שלמה, והרי לשון הספרי מוה: 'ריהי לשלמה ארבעת אלפים אַריות סוסים' (רה"ב ט כה). ב'ספרי׳ יישבו את הסתירה על דרך ההפלגה ואמרו: 'ארבעת אלפים סטבלאות (רש"י בית גרול למרור סוסים) של ארבעים אלף' (ספרי נשא פ' מב; מהר' רמא"ש עמ' יג) ובכלי (סנהדרין כא ע"ב) ביקש רב יהודה ליישב את הסתירה כך: 'אם ארבעים אלף איצטבלאות (='סטבלאות') היו – כל אחר ואחר היו בו ר' אלפים אורווח סוסים; ואם ר׳ אלפים איצטבלאות היו — כל אחר ואחר היו בו ארבעים אלף אורוות סוסים<sup>א</sup> (פ' נשא פ' מב, שם): כחוב אחר אומר 'מחזיק בחים שלשח אלפים יכיל' (וה"ב רה) וכחוב אחר אומר 'אלפים בח יכיל' (מ"א ז כו); כיצר יחקיימו שני כחובים הללו? --
- ה. וכן יש סחירה בין הכחובים המדבדים באורווח שלמה. במלכים כחוב: 'ויהי לשלמה (רה"א כז כר וראה שם ב'רעת מקרא')?. ארבעים אלף אַרוֹח סוסים׳ (מ"א ה ו); ואילו בספרנו המספר הוא עשיריה

בלשון אחרת: ספרנו כלל במספר הפקורים בידי יואב גם את אנשי המחלקות שלא הוצרכו למנוחם, כי כל אחר מהם היה רשום בשמו 'במספר רברי הימים למלך רויר' הם נשיאי ישראל. הטילן הכתוב וחזר וכללן.

ח. ועור רוגמה למניין שאינו מכוון רוקא לשנות מלכוחו של המלך הנירון, אלא למאורע

המלכות באוחה שנה לחזור למלכות בית רור. אלא שקלקל אסא...

שהמספר של שלושים ושש הוא על דרך העונש לשלמה. ועור לימרונו, שראויה היתר

בלשון אחרת: לא בא המניין שלושים ושש למניין מלכוח אסא, אלא למניין חלוקח

הממלכה; ובלשון בעל סע"ר: 'היא שנח ל"ו לשלמה משמח"י. ועור לימרונו חז"ל.

כיצר? כחוב אחר אומר 'ויהיו בני ישראל ח' מאוח אלף' וגו' וכחוב אחר אומר 'ויהי כל בני ישראל אלף אלפים ומאה אלף וגו׳; נמצא ביניהם ( — ההפרש) ג׳ מאות אלף האחת כ"ד אלף (דה"א כז א). מלמר, שג' מאות אלף היו כתובין בנימוסו של מלך ולא הוצוכו למנות. הא כיצר? — כ"ד לי"ב חורש הרי רפ"ח אלף, נשארו י"ב אלפים וג' מאוח אלף אלו מה טיבם? — בא הכחוב השלישי והכריע ביניהם: 'ובני ישראק למספרם ראשי האבוח ושרי אלפים וגו' המחלוקת הבאה והיוצאח וגו' המחלוקה

איש שלף חרב (רה"א כא ה) בסתירה זו פוחחת הברייחא דל"ב מידוח (לרבי אליעזר בנו של רבי יוסי הגלילי) אח המידה טו שם, וזו לשונה:

ד. בפרשח מפקר העם כחוב בשמואל: 'וחהי ישראל ישראל שמנה מאוח אלף איש-חיק שלף חרב, ואיש יהורה חמש־מאוח אלף איש' (ש"ב כר ט); ובספרנו כחוב: 'ויהי כל-ישראל אלף אלפים ומאה אלף איש שלף חרב, ויהודה ארבע מאוח ושבעים אלף

בלשון אחרח: הכחוב בשמואל מרבד בכסף שנטל מכל אחר ואחר משנים עשר שבטי ישראל, וכסף זה היה שוה חמישים שׁקלי זהב (יבוהב שקל, ובכסף קנה'). וכך מצאנו גם בגמרא: 'גובה כסף במשקל שש מאוח זהב' (ובחים קטו ע"ב)\*. אף רייקו חז"ל ריוקים נוספים בכחובים שזכרנו, ומקצחם הבאנו ב'דעח מקרא'.

ז. ברברי ימי אסא כחוב בספרנו: ׳בשנח שלשים ושש למלכוח אסא עלה בעשא מלך

עשרים ושש לאסא מלך יהודה (מ"א טז ח, וראה שם פסוק ו; וראה עוד שם טו לג) רוה לשון החוספתא בראש סוטה פי יב (מהרי ר"ש ליברמן, עמי 221)!!, לאחר שהיא

מביאה את הכתוב בספרנו:

אפשר לומר כן?! והלא אסא קבר אח בעשא בשנח עשרים ושש למלכוחו, מה חלמור

ושש שנה שנגזרה על מלכוח ביח רור שחחלק ובאחרונה עחידה שתחזור להם?ו לומר 'בשנח שלושים ושש'? -- שנה שנחחחן שלמה במלך מצרים, נגר שלושים

(וכנגד) שלושים ושש שנה שנגורה גזירה על מלכי ארם שיהיו שטנין על ישראל ובאחרונה עחירין ליפול ביר בני רוריי, לכך נאמר בשנח שלושים ושש שנה למלכוח

ישראל על־יהורה' וגו' (רה"ב טז א); ואילו מסי מלכים משמע, שבעשא מה בשנח

רעוד, ליישובי כמה סחירות בעניין סדרי הזמנים:

היבש כשיגרש עורף על הלח שאינו יכול להגרש כ' סאה על מ' של לח והוא השלישיסי

וראה עור עצ"מ, מפרשי המקרא, כרך א, עמ' 88-88. וכן כמע"ר פי טו (מהרי רר"ב ראטנר, 64-07)

רשחים שנה אחזיהו במלכרי וגרי (מ"ב ח כו).

כא ה). ובאחזיהו בנו כחוב בספרנו: 'בן־ארבעים ושחים שנה אחזיהו במלכו', ושנה אחת מלך בירושלם׳ (שם כב ב), ואילו בכתוב המקביל במלכים כתוב ׳בן ונשרים

כחוב בספרנו: בן שלשים ושחים שנה יהורם במלכו, ושמונה שנים מלך בירושלם' (רה"ב

- 11 נכחב ר"ש ליברמן בחומפתא כפשוטה, עמ' 138 יזמן הכחובים מובח, שבת פרעה היחה נישואה לשלמה שלשים וישע רשלמה מלך ארכעים שנה (שם יא מכ). וכנגר שנות נישואין הללו נגורה נזירה על מלכות רוד שתהא חלוקה. אבל לאחר מכן תחוור למלבוח ביח רור. ומכיון שרחבעם (שלא מלך על ישראל) מלך ביהורה שבע עשרה שנה, ובנו אבים שנה, שנשאה בשנח ארבע למלכוחו. בחחלה בניין הכיח (מ"א נא) שהוקם בשנת רביעית למלכות שלמה (שם רא),
- 1.3 והעיר ר"ש ליכרמן (שם, עמ' 129); "שהרי כחוב (מ"א יא כא); והרר שמע במצרים כי שכב רור עם אבחיו ונו'. וכנראה (=אביה) מלך שלוש שנים, הרי בשנת שש עשרה למלכות אסא בנו שלמו שלושים ושש שנה לחלוקת המג'כות: עו
  - שהשמועה הגיעה אליו אחר שלוש שנים, בשעה שנשא שלמה אחבה פרעה; וכן בסעירפי טו (לנעיא): יויקּח אהבה פרעה ויביאה אל עיר רור... כאוחו הפרק והרר שמע במצרים.. ויהי שטן וכרי (מ־א יא כה); מה חלמור לומר ילמען להיוח שטן לישראל, ובאחרונה יפלו בירי רור, לכך נאמר בשנת שלושים ושש למלכוח אסא (וה"ב טז א), נשנת שש עשרה לאסא, מאחר שנפל בירי ורח הכושי, היא שנח ל"ר לשלמה משמח (כלומר שנח ל"ר לחלוקח המלגוח) וברי, כאותה שעה כרתו כריח מלך ישראל ומלך ארם לעלות ולהתגרות באסא, וקלקל אסא ירוצא אסא כסף ווהב' ולני (רה־ב טו ב) וכוי. כלומר, אסא לא בטח בה׳ (שם שם ו), כשעה שכבר נגורה נורה שיפול הדר בידיו ותחוור מלכות ביח רור זאחי (שם יא לט) אלא כנגר ל"ז שנים שנחחתן שלמה בפרעה מלך מצרים. ומה חלמור לומר יאך לא כל הימיֹם׳ (שם) יַ כבר גלה לפניו שאסא עומר לקלקל. ועור הביא שם אח סע"ר פ' טו (לה ע"א). וכנגר ל"ו שנה שנגזרה למלכי ארם
- 14 ועור העיר ר"ש ליברמן. שחו"ל ררשו כנראה אח הלמ"ר של 'למלכוח' כמו בי"ח = 'במלכוח', ולפיזה הוא הפרש אח הכחוב בספרנו יומלחמה לא היחה ער שנח שלשים וחמש למלבוח אסאי (רה־ב טו יט) = במלבוח אסא. כלומר. במלכוח אסא לא היחה שום מלחמה גרולה (עיי שם פסוק י) ער שנת שלושים וחמש לחלוקת המלכוח. היינו בשנת מ־ו

התוספתא סוטה שם ג, וכן סע"ר סוף פרק יז, מביאים את כל שלושת הכתובים דלעיל.

ושואל שם ר' יוסה (=יוסי): 'וכי היאך איפשר לבן שיהא גדול מאביו שתי שנים ?! – אלא כיון שהשיא אסא מלך יהודה את בתו של עמרי מלך ישראל ליהושפט בנו לאשה (ראה דה"ב יח א), נגזרה על מלכות בית דוד שתכלה עם בית אחאב, שנאמר: 'ומאלהים היתה תבוסת אחזיהו לבוא אל־יורם, ובבאו יצא עם יהורם אל־יהוא בן־נמשי אשר משחו ה' להכרית את בית אחאב' (דה"ב נב ז), ונפלו שניהם בו ביום זה עם זה'.

בלשון אחרת "ארבעים ושתים שנה" הכתובות באחזיהו הן למניין גזירת הכליה שנגזרה על שני בתי המלכות, ולפי זה "בן ארבעים ושתים שנה" עניינו: בן (גזירת) מ"ב שנה"! ובבר פירש רש"י (בעקבות סע"ר ראש פרק יז), שמן שנת ל"א לאסא (ראה מ"א טז כג). משעה שהתחתן יהושפט עם עמרי, עד שמת אחזיהו מ"ב שנים (ט" מאסא, כ"ה ליהושפט ות" ליהורם).

ט. ועתה לדוגמא הבאה ליישב סתירה בעניין שנות מלכותו של מלך המשתף את בנו במלכותו.

בתוספתא סוטה שם ד (וכן בסע"ר סוף פ' יט; לט ע"ב) מביאים את הכתוב בדה"א ה יז.
המדבר במפקד שנערך 'בימי יותם מלך־יהודה ובימי ירבעם מלך ישראל' (דה"א ה יז) 1.
ושואלים: 'אפשר לומר כן — והלא עזיהו קבר את ירבעם ועוד שלושת מלכים אחריו!
אלא כל אותן עשרים וחמש שנה שהיה עזיהו מצודע, יותם בנו היה על בית המלך 'שופט
את עם הארץ' (דה"ב כו כא).

בלשון אחרת: הכתוב זכר את יותם, כי הוא שניהל בפועל עוד בחיי אביו את כל ענייני הממלכה.

באשר למניין השנים של המלך האב שהיה משתף את בנו במלכות. והן של בנו — ראה לעיל בפרק על 'סדרי זמנים'.

- י. ונחתום בדוגמא, הבאה ליישב על דרך הדרש שינויי לשון מן הכחום כנכואת נחן בשמואל לבין לשון הכחום בספרנו. שם: ׳ולא־יֹסיפו בני־עולה לענותו כאשר בראשונה׳ (ש״ב זי); וכאן: ׳ולא־יוסיפו בני־עולה לבלֹתו כאשר בראשונה (רה״א יז ט). ועל שינוי זה דרשו חז״ל (ברכות זע״ב): רב הונא... בתחלה לענותו, ולבסוף לכלותו לי; ופירש שם רש״י: בתחלה, כשנבנה הבית נבנה על מנת שלא לענות עור אויבים לישראל. ולבסוף, כשחטאו נגזר עליהם עינוי, ותפלתם מגינה עליהם מן הכיליון.
- רש"י confesses that he does not know what this means.

  This confession is perhaps not for want of sources, for a number of sources exist that explain this. פסיקתא רבתי

  below connects it to the previous chapter's reference to below connects it to the previous chapter's reference to אוריה החתי

  (In footnote #323 below there is a treatment of the differences between reports at the end of שמואל בי and their parallel references in שמואל בי.) With respect to the list of ידור הימים, the parallel section in

וויכרמז lists 17 additional generals, (after list). The פסיקתא maintains that when our text reached אוריה, the anger of Hashem waxed against אוריה.

Perhaps רש"י rejected this interpretation because it may explain why דוד ought to be punished, but doesn't explain why בני ישראל ought to be punished. The מדרש intimates that מדרש should have objected to דוי actions with and therefore ought to be punished for not doing so, but it appears that בני ישראל did not know all the details of the story.

According to בני ישראל below, בני ישראל were wunished for not demanding the construction of the punished for not demanding the construction of the . בית המקדש. Although דוד had already been told his son would build the דני ישראל ,בית המקדש are nonetheless punished for their slothfulness in the matter. מדרש to this chapter, פסוק י"ז says precisely this, and it is echoed by רד"ק on the פסוק.

רד"ק here adds that this was to atone for hidden sins among the people. אברבנאל adds that this was punishment for שבע and אבשלום following the rebellion of בני ישראל and שבע בכרי.

ד'א יהודה וישראל רבים מהיכן נתמעמו ישראל לד). כיון ששמואל אמר לשאול שילכו למחות שמו של אנג עברו על הדבר [והיו] ישראל מאתים ועשרים אלף לה) שנ' ויפקדם במלאים מאתים אלף רגלי ועשר׳ אלפים איש יהודה (שמוחל 6' טיו ד') לו). באותה שעה נתחייבו כלייה. אמר הקב׳ה אם הולבים בכת אחת לז) אין עסידה לישראל הריני נימלם קימעה קימעה ושבעים אלף מתים מהם בדבר לח) והשאר בהר הגלבוע עם שאול לט). ובימי דור היאך מתו אלא מהו ויוםף אף ה' לת דות בישרא ללמנות (הגבוריו) (את נבוריו) היאך חרה אף אלהים בישראל אלא מה כתב מח) כשכא דור למנות (הגבוריו) (את נבוריו) היא מונה והולך כיון שהגיע [אל] אוריה החיתי [נאסר] כל של שים ושבע (שסכ"ג לש) מו) מיד ויוםף אף ה' לחרות בישראל. ואתה מוצא שלא מנה עוד שבעה עשר גיבורים לך קרא בדברי הימים ואתה מוצא אותם עוד שבעה עשר. אלא כיון שהגיע [אל] אוריה החיתי מיד ויוםף אף ה' מנ). אותם עוד שבעה עשר בריפתרא כל ניבוריו היה קורא פלוני ופלוני היה קורא למלך שהיה יושב וקורא בריף הוא היה קורא והולך כיון שהגיע (מוד) [ער] פלוני אמרו לו מת מיד השליך הריפתרא והעלה החיתי מיד ו יוםף אף ה' מה). כך הקדוש ברוך הוא היה קורא ומוגה ניבוריו (כלו) [כיון] שהזכיר אוריה החיתי מיד ו יוםף אף ה' מה).

# מדרש פרשה ל שמואל

פרשת ל הצילני מדמים אלהים אלהי תשועתי תרגן לשוני צרקתך (סהלים לל) הצילני מת דוד כו' ויאמר למלאך המשחית רב וגו' שתר שניאל בר נחמן רמזו שהמות שולם כו את דוד כו' ויאמר למלאך המשחית רב וגו' א"ר שמיאל בר נחמן רמזו שהמות שולם כו כד"א (דגלים ג) (ב) רב דך ויאמר יואב אל תמלך ויוסף י"י אלהיך על העם בהם וכהם מאה פעמים מאה מאתים (ג) ארבע מאות א"ר לוי בתוך שנים עשר תודש באו ברכותיו של יואב א"ר אליעזר בן יעקב ברכותיו של משה אין להם קצבה (כס ל) י"י אלהי אבותיכם יוסף עליכם ככם אלף פעמים ויברך אתכם (ד) באשר דבר לכם. ויהזק דבר המלך על יואב ועל שרי החיל וגו' אמר לו או אני מלך ואת שר הצבא או את מלך ואני שר הצבא. ויבאו הגלעדה בנימין נכנם בעשרה ומתברך בשלשים והמשה אלף זדן נכנם בצלמניתו אצל אביו ומתברך בעשים ושנים אלף. ויכאו מבצר צר תלליה דצור. ייתן יואב את מספר מפקד העם אל המלך בשיש ושהו של את אמר (ז"ה ל כל) ויהיו כל ישראל אלף אלפים ומאה אלף איש אמור מעתה אני פתקין עשה יואב אחד מרובה ואהר מועם אמר אם מקבל את המועם אין אני נותן לו את המרובה ואת המרובה:

#### מרש בזבער יו תהים

תני ד' שמעון בן יוחי (כח) משל לאחד שהיה מכה את בנו, ולא היה יודע הבן על מה הוא מזכה, לאחר שהכהו אמר לו לך ועשה דבר פלוני שצויתיך היום כמה ימים ולא השבתת בי, כך כל אותן אלפים שנפלו במלחמה בימי דוד, לא נפלו אלא על (כמ) שלא תבעו בנין בית המקרש, והלא דברים קל וחומר, ומה אם אלו שלא היה בית המקדש כיניהם, ולא נחרב בימיהם, נעשה להם כך, ונענשו על שלא תבעו אותי, אנו שחרב בימינו, ואין אנו מתאבלים עליו, ולא נבקש עליו רחמים על אהת כמה וכמה, לפיכך התקינו המידים הראשונים שיהיו מתפללים שלש תפלות בכל יום, והתקינו בו אנא רחום כרחמיך הרבים השב שכינתך לציון וסדר העבודה לירושלים, (ל) ותקנו בונה ירושלים ברכה בפני עצמה בתפלה, ובברכת המזון, כיון שראה דוד כך, אמר אם נפלתי ביד שונאי (לא) היו מפילים אותי בחרב, אבל הקב"ה רחמיו רבים, לכך נאמר מלפניך משפשי יצא:

- (307) nimplies a continuation. Up to now 717 had been fleeing from human enemies. Now 717, in two successive stories has to contend with natural disasters, famine and pestilence. This is the reason for now 70%, for it comes on the heels of 3 years of famine.
- See the source below from ברכות סב: to explain why is being provoked to do this.. In the parallel passage in being provoked to do this.. In the parallel passage in this instance appears to be synonymous with the יצר הרע הרע הרע שטן הוא יצר הרע -בבא בתרא טז. (Cf. מאוה שטן הוא יצר הרע -בבא בתרא טז.). דוד was provoked by נאוה to see how many subjects he has.

מנחה אמר רבי אלעזר אמר ליה הקב"ה לדור מסית קרית לי הרי אני מכשילך בדבר שאפי' תינוקות של בית רבן יודעים אותו דכתיב "כי תשא את ראש בני ישראל לפקוריהם ונתנו איש כפר נפשו ונו' מיד "ויעמוד שמן על ישראל וכתיב "ויסת את דור בהם לאמר לך מנה את ישראל וכוין דמנינהו לא שקל מינייתו כופר דכתיב "ויתן ה' דבר בישראל מהבקר ועד עת מועד מאי עת מיעד אמר שמואל סבא דתניה דרבי חנינא משמיה דרבי הנינא משעת שחימת התמיד עד שעת זריקתו רבי יותנן אמר ער חצות ממש:

If it be the Lord that hath stirred thee up against me, let Him accept an offering. 12 R. Eleazar said: Said the Holy One blessed be He, to David: Thou callest me a 'stirrer-up'. Behold, I will make thee stumble over a thing which even school-children know, namely, that which is written, When thou takest the sum of the children of Israel according to their number, then shall they give every man a ransom

for his soul unto the Lord ... [that there be no plague among them] etc. Forthwith, Satan stood up against Israel; and it is further written, He stirred up David against them saying, Go, number Israel. And when he did number them, he took no ransom from them and it is written, So the Lord sent a pestilence upon Israel from the morning even to the time appointed. What is meant by 'the time appointed'? Samuel the elder, the son-in-law of R. Hanina, answered in the name of R. Hanina: From the time of slaughtering the continual offering until the time of sprinkling the blood. R. Johanan said: Right up precisely to midday.

See the Halakhic treatment of this below, from לייל to (309)the פוסקים.

> דאמר רבי יצדק: "אכור לפעות את ישראף אפילו לדבר מצוה, דכתיב: יויפקדם בבוקה מתקיף לה רב אשי: כמאי דהאי בוק לישנא דמיבוק הוא! ודילמא שמא דמתא הוא, כרכתים: "ויסצא \*אדוני בוק"! אלא סהכא יושמע שאול את העם ויפקדם במלאים.אפר: רבי אלעורוכל הכונה את ישראל עובר כלאו. שנאמר: "והיה מספר בני ישראל כחול הים

1 GRINE

BILL KIRING

וַיְשַפַע שָאוּל אָת הָנֶם וַיִּפְקְרֵם בַּטְלָאִים יּ בָאתַיִם אֶלֶף דַגְלֵי וַעֲשֶׁרָת אֲלָפָיִם אָת־אִישׁ יְהוּדֵה:

k : 2 8e11 וְהָיָה בִּכְבַּר בְּנֵירִישָׁרָאֵל בְּחִיל הַיָּם אֲשֶׁר לְאֹדִימֶב וְלָא יָסְבְּר וְהְיָה בִּבְּלִּוֹם אֲשֶׁר־וַאָּמֵר לָהָם לְאֹדִעָּמֵי אַהָּם יַאָּמֵר לְהֵם בִּנִי

ניוצא אתו החועה ניאטר הפטר הפטר הפטר הפטר השבט ניאטר בישטר הישט ביילו בייל לישטר הישט ביילא הייל לישטר בישטר ביילו בייל

וְאַתָה אָמַרְתָּ הַיִּטָב אַיטָיב עִפַּרְ וְשַּׁחְתֵּי אַער לְאִדִיּסָפֵּר פַּרְב:

במלאים:

עובר בלמי שנאתר וסים מספר ע' . ויש לדקדם אתלי לא מיימי בכה"ג מקרא דבדמורייםא דכחיב אורבא בתמפי אם זרשך כסול סים אשר לא יושא ב 123 K41' דקתתר שלא יספר מרוב דסיט מהכם ריבוי כ"כ שילאם כסופר למניחם אכל בהאי קרא דהושם לא תפיים בים תכוב דמפתע דאיפורא האתר שלא יתד ולא יספר וה"ל :

ד ולמה כינה המניין שהמכימי עליו על האצבעות שרוציאו ולא היח כונה על האנשים עצמן לפי שאסור לסנות ישראל אלא על ידי דבר אחר שנאמר ויפקדם

See ספר במדבר at the beginning of ספר במדבר regarding יואב's (310) role in this story.

#### במדבר א

: תפקדו אותם. ענין פקידה זכרון והשגחה על דבר ". כלשוו וה' פסד את שרה כאשר אמד 10, והוא פתרונו בכל מסום, לא ימלט מהן איש י, על דעתי 14. וגם פקדון מפני ששמירתו והשגחתו עליו, וכאשר צוה למנות את ישראל יאמר 14 תפקדו אותם. לרמוז שלא יספרם רק שיתנו כופר נפשם מחצית השקל ובהם ישגיה וידע \*\* מספר העם, ואמר בדוד מספר מפקד העם 14. כי ידע מספרם בפקידת הכופר. כי רחוק הוא אצלי 15 שלא יזהר דוד במה שאמר הכתוב ולא יהיה בהם נגף בפקוד אותם 16, ואם אולי סעה דוד למה לא עשה יואב שקלים והיה דבר המלך זי נתעב אצלו. והוא אמר לו למה יבקש זאת אדני למה יהיה לאשמה לישראל 48, ולמה לא ימנם בשקלים שלא יחטא, אבל כפי דעתי היה הקצף עליו בעבור שמנאם שלא לצורך י, כי לא היה יוצא למלחמה ולא עושה בהם דבר בעת ההיא רק לשמח לבו שמלך על עם רב, והוא מאמר יואב ויוסף ה׳ אלהיך אל העם כהם וכהם מאה פעמים וארוני המלך למה חפץ ברבר הזה 1º. וראיתי במדבר סיני רבה 50, ר' אליעזר בשם ר' יוסי בן זמרא אמר כל זמן שנמנו ישראל לצורך לא חסרו. שלא לצורך חסרו. איזה זמן נמנו לצורך בימי משה ובדגלים 15 ובחלוק הארץ, שלא לצורך בימי דוד. ויתכן עוד שנפרש ונאמר כי דוד צוה למנות כל איש ישראל, רצונו לומר מבן שלש עשרה שנה ומעלה שהוא איש. כי לא נזכר במנינו מבן עשרים שנה ומעלה 25, אבל אמר לכו ספרו את ישראל ואדעה את מספרם 53, וזה היה ענשו. כי הכתוב לא הרשה למנות רק מבן עשרים שנה ומעלה בשקלים. ומפני שזה איננן מפורש בכתוב טעה בו. כי חשב במה שאמר ולא יהיה בהם נגף, שהוא בשקלים י שהם כופר להם, אבל יואב נתן לבו וחשש לדבד. והכתוב מעורר לבי בזה במה שאמר ולא נשא דוד מספרם למבן עשרים שנה ולמטה כי אמר ה' להרבות את ישראל ככוכבי השמים יואב בן צרויה החל למנות ולא כלה ויהי בזאת קצף על ישראל 54, היה נראה שמנין יואב היה למטה מבן עשרים, והוא היה הקצף שאין ה' חפץ שיהו כל ישראל בגדר מנין שהוא ירבם ככוכבי השמים כאשר אמר אם תוכל לספור אותם 55, והכתוב שאמר במנין ההוא ויהיו 56 כל ישראל אלף אלפים ומאה אלף איש שולף חרב אין ענינו שהיו כולם • יוצא צבא בישראל. אבל פתרונו שהיו בריאים וחזקים למלחמה 5, הגיד כי לא מנה החולים והחלשים והזקנים מפני שהיה דבר המלך נתעב אצלו, וזה ענין הגון מאד. ועל דעת מדרש אגדה • שהיה שם מנין ממש 58, טעו כלם, ולכך אמר לך מנה את ישראל 59, וכתיב אחרי כן ספר את העם 60, כי בתורה לא נזכרה בהם ספירה כלל, כי טעם במספר שמות • יגידו כל אחד שמותם בפסוד איתם בכופר:

.40 בראשית כא, א 39 וכן ברר"ק כ' השרשיב, שרש פקר. ועי' יתרו (כ, ה), וירא (כא, א). כ"י, וזה נכון, כי כן כתב בפר' וירא (כא, א) ד"ה וה' פקד. וככ"ש: דתתו. 42 ע"פ כ"י ובס"ש: אמר. 43 ע"ם כ"י וטור, ובס"ש: ויוכור. 44 שפואלים כר, מ. 45 עיין עור ריש פרשת כי תשא. 49 שפואליב בר, נ. 46 שמות ל, יב. 47 ע"פ רברי הימים־א כא. ו. 48 שם נ. 52 ע"פ כ"ו, וכם"ש: מכן עשרים שנה ומעלה "בשסלים", ותיבה אחרונה זו אינה אלא מעות. המעתיק שנשתרבבה לו מהשורה שאחר זו שבה תיבת בשקלים" כשוכה ל.מבו עשרים שנה 55 בראשית מו, ה. 54 שם כו, כניכר. מה רברי הימיסיא כא, ב. 59 שמואליב כר, א. דם בסור: בקומה (וכב"י כלשנינו). 58 ולא לשקלים. היפיביא כא, ה. 60 שם, י. לשון מנין ממש.

במנין השני. אע״פ רק כשנמנים מבן עשרים שנה ומעלה, שאו ועיד מדרש

המאמרים מאמר נח). שיש לדרוש אותו גם לגנאי. לא ימלט מהן השקלים שנותנים כופר להם, ובהם ישגיח וידע איש. ופירוש שהשגיח במניינם שלא ימלסו מהם מספר העם. אבל כשנמנים מבן שלש עשרה שנה איש (סור). שמנאם שלא לצורך, וכן דעת ומעלה אין איסור למנות אותם, כי אין נותנין הרד"ק בפירושו לשמואל"ב שם, וו"ל: ואע"ם כופד נפשם בכנין זה. שהיו כולם. ע"ם כ"י, שיקח מהם כסף או שום דבר כיון שימנה אותם ובס"ש ליתא חיבת: כולם. שלא לצורך. וע"ש כל הענין. שהוא בשקלים. אגדה. ברכות סב. ב: וכיון דמננהו (דוד) לא זי היה חושב שאיסור למנות אותם בעצמם הוא שקל מינייהו כופר. – עיין שם שמשמע שטעה

- Remember again how TIT differentiates himself in his תשובה, from דוד immediately confesses, as opposed to אי who denies guilt even when confronted. See אי who denies guilt even when confronted. See אי implies that this was not a sin at all on דור part. Perhaps it is not counted as a sin although אורי said "חטאתי", because something good came out of it, namely בנין בית המקדש.
- אברבנאל, who earlier blamed this punishment on יבני ישראל, who earlier blamed this punishment on אברבנאל rebellions, connects the three choices to three times in Tir's reign when בני ישראל followed someone else, namely

  (1) שבע בן בכרי (3) אבשלום (2) איש בשת (1) שבע בן בכרי (3) אבשלום to According to שבע בן בכרי (ז:ד מדרש תהלים was hinting at the choice of pestilence, based on a יש אם למסורה reading of the end of פסוק יייג

[ר] [רבר אחר מלפניך משפמי יצא]. אמר ר' יהודה מהו מלפניך משפמי יצא, בשעה שמנה דוד את ישראל היה כעס לפני הקב"ה, (מו) [ואמר לו אני אמרתי אשר לא ימד ולא יספר (מוס ג ל), ואתה השלכת עליהם מנין], אני אמרתי אשר לא ימד ולא יספר (מוס ג ל), ואתה השלכת עליהם מנין], (מו) ושלח אליו נד התוזה, ואמר שלש (אני) [אנכי] נומל עליך (מיכ כי יג), ולמה שלא כשם שנזרת על שאל אדונך שלש נזירות, כך אני נומל עליך שלש נירות, שנאמר במאמאה בשלחה תריבנה (ימיכ כי יג), מיז מאה מאה, ומה הן שלש נזירות, כי אם ה' ינפנו, או יומו יבא ומת, או במלחמה ירד ונספה (מלי סי), כיון שאמר לו כן, אמר לי מה אשיב שולחי דבר (מ"ג כי יג), היה דוד עומד ומוער, ולא היה יודע מה להשיב, אמר ליה דוד אם אומר רעב יהו כל ישראל אומרים, עשיר חיה דוד, ואוצרותיו מלאים דנן, מה איכפת ליח, (יח) [ואם אומר מלחמה, יהו כל ישראל אומרים, נבור היה דוד ואנשיו נבורין, מה איכפת ליה], אלא הריני בורר דבר במו לו רמו שיברור לו הדבר, שנאמר עתח דע וראה מה אשיב (ימ) שולחי דבר מוס (מו) אמר לו אמור דבר, מה כתיב ויאמר דוד אל גד צר לי מאד נפלה נא ביד ה' כי רבים רחמיו וביד אום אל אפולה (מוס מיכ),

- (313) According to איס מרא רד"ק and מרא, און acknowledged that three months of flight from his enemies is the least of the punishments. The had fled from his enemies already and now preferred to place himself in Hashem's way. The considered that the years of famine was also to be rejected for the same reason as flight from enemies. Even though it appears that famine comes from Hashem as pestilence does, famine can be averted by strength and might. Therefore, if The chose one of those, the people could argue that he chose a punishment he could avoid by strength and wealth. Choosing pestilence would put all of איר שראל including the king, on equal footing, and also equally, in the hands of Hashem. This is formulated in viscommentary.
- (314) Perhaps incredulous over the death of so many, אבישי בן צרויה say that אבישי בן צרויה alone died, ברכות סב:

יואמר למלאך המשחית בעם רב אמר רבי אלעזר אמר ליה הקב"ה? למלאך מול לי רב שבהם שיש בו ליפרע מהם כמה חובות באותה שעה מת אבישי בן צרויה ששקול כרובה של סנהדרין: י

And He said to the Angel that destroyed the people, It is enoughs [rab]. R. Eleazar said: The Holy One, blessed be He, said to the Angel: Take a great man [rab] among them, through whose death many sins can be expiated for them. At that time there died Abishai son of Zeruiah, who was [singly] equal in worth to the greater part of the Sanhedrin.

- (315) See the citation of מדרש תהלים above in footnote #306.
- This instruction is what led certain commentaries to say that the pestilence came as a result of בני ישראל's apathy regarding בנין בית המקדש.
- (317) This was at a time when individuals could offer their own even if not בהנים קטז. See .זבחים קטז.

עד \*שלא הוקם המשכן הז' הבמות מותרות ועבודה בכבורות ומשהוקם המשכן נאסרו הבמות ועבודה בכבורות ומשהוקם קדשים נאכלין לפנים מן הקלעים וקדשים קלים בכל מדנה ישראל באו לגלגל הוהרו הבמות קדשים קלים נאכלין לפנים מן הקלעים וקדשים קלים בכל מקום \*באו לשילה נאסרו והבמות \*ולא היה שם תקרה אלא בית אבנים מן בלבד מלממן (י) והיריעות מלמעלן והיא היתה מנוחה קדשים קדשים נאכלין לפנים מן הקלעים וקדשים קלים ומעשר שני בכל הרואה באו לנוב וגבעון הותרו הבמות קדשים קדשים נאכלין לפנים מן הקלעים קדשים קלים מן הקלעים קרשים קלים מן הבמות ולא היה להן יו \*היתר והיא היהה הבמות ולא היה להן יו \*היתר והיא היהה נחלה

BEFORE THE TABERNACLE WAS SET UP BAMOTH WERE PERMITTED AND THE SERVICE WAS PERFORMED BY THE FIRST-BORN; AFTER THE TABERNACLE WAS SET UP BAMOTH WERE FORBIDDEN AND THE SERVICE WAS PERFORMED BY PRIESTS. MOST SACRED SACRIFICES WERE [THEN] EATEN WITHIN THE CURTAINS, AND LESSER SACRIFICES [WERE EATEN] ANY WHERE IN THE CAMP OF THE ISRAELITES. 4 WHEN THEY CAMB TO GILGAL, 5 BAMOTH WERE [AGAIN] PERMITTED: MOST SACRED SACRIFICES WERE EATEN WITHIN THE CURTAINS, AND LESSER SACRIFICES [WERE EATEN] ANYWHERE. WHEN THEY CAME TO SHILOH, 6 BAMOTH WERE [AGAIN] FORBIDDEN. [THE TABERNACLE] THERE HAD NO ROOF, BUT [CONSISTED OF A STONE EDIFICE CEILED WITH CURTAINS, AND THAT WAS THE 'REST' [ALLUDED TO IN SCRIPTURE]:7 MOST HOLY SACRIFICES WERE EATEN THERE WITHIN THE CURTAINS, AND LESSER SACRIFICES AND SECOND TITHE8 [WERE EATEN] WHEREVER [SHILOH] COULD BE SEEN, WHEN THEY CAME TO NOB AND TO GIBEON, 9 BAMOTH WERE [AGAIN] PERMITTED: MOST HOLY SACRIFICES WERE EATEN WITHIN THE CURTAINS, AND LESSER SACRIFICES [AND SECOND TITHE] IN ALL THE CITIES OF ISRAEL. WHEN THEY CAME TO JERUSALEM, BAMOTH WERE FORBIDDEN AND WERE NEVER AGAIN PERMITTED, 1

מש"ג admits at the beginning of the story, regarding the (318)reason for Hashem's anger upon בני ישראל, בני ישראל " רש"י certainly doesn't comment on every single point in If he doesn't know the reason for something, he should prefer to leave the verse blank! See רש"י and שפתי חכמים to יעקב ועשו" בראשית כח:ה.

٦"٢٢٦٦

ש אַומך: (ד) את ברכת אברהם. שאמר לו ואעשך לנוי גדול , והתכרכו בזרעך . יהיו אותן ברכות האמורות כשכילך תממך ילא אותו הגוי ואותו הורע המכורך: (ה) אם יעקב ועשו . חיני יודע א מה מלמדנו: (ז) וישםע יעקב. מחובר לענין של מעלה וירא עשו כי ברך ילחק וגו' וכי שלח אותו פדנה ארם וכי שמע יעקב אל אביו והלך פדנה חרס וכי רעות כנות כנען והלך גם הוח חל ישתעחל: (ע) אחות גביות. ממשמע שנחמר כת ישמעחל חיני יודע שהיח חחות נביות חלח למדנו שמת ישמעחל משיעדה לששו קודם נשוחיה והשיחה נכיות חחיה ולמדנו שהי' יעקב בחותו הפרק בן ם"ג שנים שהרי ישתעחל בן ע"ד שנים הי' כשנולד יעקב שי"ד שנה הי' גדול ישתעחל מינחק וינחק בן ס' שנה כלדת חותם הרי ע"ד ושנותיו היו קל"ו שנח' וחלה שני חיי ישמעאל וגו' נמלא ישקב כשמת ישמעאל כן ס"ג שנים הי' ולמדנו מכאן שנשמן בכית עבר י"ד שנה ב ואח"כ הלך

שפתי חכמים

בכלים סמוצחם: ש דחל"ל מה פנין זם הבם לכחן: ת דחל"ל ויחן לך ברכח אברסם מבע"ל לא אח בדכח אברסם דמשמע שוטלם ממנו ולחנם לוה ומה שלא פי' ברכח אברסם לירושת הארן שיובה בה סוא ונתנה נזה ומה שנה פי ברכת הדכהם נירושת החרן שיודה כה הוח יותר מכל שאר בניו משום דירושת הארן מתנה היא ולא ברכם יותר מכל שאר בניו משום דירושת הארן מתנה היא ולא ברכם (הרא"ם): א (קל"מ) יש מקשים מה בא להודימנו שאינו יודע אם לא יודע ישחוק וי"ל דרש"י ידע שיש לישב בכתה אנפי כסירושי המסרשים ומ"ש אבל לא ידע איזה הוא אמחי לישב הסשיטית של מקרא. וע" בלד"ל: ב וקשם דמ"ש דנקט הכא עבר ולעיל גבי מקרא. וע" בלד"ל בו וקשם דמ"ש דנקט שם ועבר וו"ל דריון שנקט לדרוש אם ס' נקט שם וגבי ויחסולנו נקט שם ומער וי"ל דריון שנקט מחסור ויחסולל לעד ולהורות דרשהלכה אלל בתי מדרשות היה יעקב מחס ומבר שתי ברשהלבה אלל בתי מדרשות היה יעקב מחסור ולאח ושם ומבר שתי מדרשות היו דרסתי וישמה איש מס מפרכם ללחת ושם ועבר שתי מדרשות כיו דכתיב ויעקב חים חם יושב חוקלים ושי' מסתמם על שניקם נחמכ . וגבי וחלך לדרוש חם כ' סוחיל וסלכם אל אחד ודמי הלכם לשם דפוא חים אכי אכיו של מכר וסים גדול ממנו . ומם שנקט הכל מכר לכד משום דשם ככל מת היה בפותם שמם: חסלת פרשת תולדות

(319)מב"ם compiled a list of 13 principles of faith for Jewish belief. The third of these principles states that Hashem does not assume a physical form. All such references to physical form in Tun are simply to speak to the ears of man for our understanding. Attributing physical characteristics to Hashem is call anthropomorphism. Attributing emotional characteristics to Hashem is called anthropopathism (morph - body; pathos - emotion). Anger is an emotion often at tributed to

Hashem. It too does not accurately describe Hashem's

ways, but for our ears to help us underst and the story.

See אומיהו איט to אינט זיינט דר"ק.

למלכת השמים. תמר אלף ופי׳ בבמו כעשה חשמים כלומר

לכוכבים ויש מפרשים למלכת השבישים לשון מלוכת ר׳ל לכוכב

נדול שבשמיםו״ת לכוכבת שמיא ב ויט תאותי. הם עושים להכעיסני וכי סכורים הם שהם מכעיסים אותי כי לא תחול בי מדת

נדול שבשמיםו״ת לכוכבת שמיא ב ויט תאותי. הם עושים להכעיסני וכי סכורים הם שהם מכעיסים אותי כי לא תחול בי מדת

כעסולא מדה אותר אינם מכעיסים אותי אלא עצמן כי עליהם יחול הכעס וחרון אף: למען בשת פניהם. שיבושו במעשיתם

הרעים ולא הרעים כי אני איני ראוי שאכעם בבמעשיהם אפילו החול בי שום פרה מה שלא תחול כי לא יויקו לי מעשיתם הרעים ולא

ימיכו לי מעשיתם הפובים כמו שאם ר אליתוא לאיוב אם תפאת מה תפעל כו ורבו פשעיך מה תחורת כלשון בני אדם אבל הוא

כמוך רשעך ולכן אדם צרקתך ומבת שאםר כתורה כעסוני בהבליהם הכעיסוני בפסיליים דברה תורת כלשון בני אדם אבל הוא

יתברך אין בו מרת כעם ולא מפחיור בעת המדות תכצויות בבני האדם כמו הכעם ווולתון יכו לכן, אפיוחםתי. כי חם עשו להכעים והכעם יחול עליהם ואף ותפת ואפון בעבר ווכר גם כן אף

שהוא לשון זכר כי כן הוא דרך לשברן הקודש להיות זכר הפועל עם השם הדבום בו יהיה ראשון או אחרון כפו ותרבר מרים וארבון ותכתוב אסתר בת אביחיל ומררכי היהודי ותאכל חיא והוא לבי מים ותחמה ענין חבימות ובשכע האש אשר באדם מוליד הכנס ותחמה: ובערת . אפרתות ובשכע האש אשר באדם מוליד הכנס ותחמה: ובערת . אפרתות ומורכי היהודי ותאכל חיא והוא ליד הכנס ותחמה ענין חבימות ובשכע האש אשר באדם מוליד הכנס ותחמה: ובערת . אביתיל ומרכי היהודי ותאם מוליד הכנס ותחמה: יו

- (320) On most weekdays, the שחרית and מנחה AmidLa is followed by תחנון, whose opening line is this לסוק This פסוק. This פסוק this מנון בסוק this מנון שלחן בארון שלחן שלחן with our own existential problems. The מור שלחן says that if someone doesn't cry where saying ערוך, he is hard-hearted. The reason for this, the סור explains is that we fulfill in its recitation, the rabbinic dictum that we consider every day to be our last and repent accordingly. While it is counter-productive to spend the entire day with such a worry, we do this for a moment while reciting תהלים ווו "כי אין במות זכרך בשאול מי יודה לך".
- (321) See Rabbinic Reflections, chapter 36 and footnote #306 above.

# Chapter 36

Violation of the Law Prainst Vicarious Punishment

### Teman

# Dt. 24:16

A person shall be put to death only for his own crime.

# Prochets

# II Sam. 24:15:17

The Lord sent a pestilence upon Israel from morring until the set time and 70,000 people died, from Dan to Beersheba. When David saw the angel striking down the people, he said to the Lord, "I alone am guilty, I alone have done wrong; but these poor sheep, what have they done? Let your hand fall upon me and my father's house.

# Description of Violation

The Torah prohibits vicarious puinishment. We find, however, in II Sam. 24:15:17 that 70,000 people die as a consequence of David's sin. Thus vicarious punishment seems to be tolerated.

<sup>1.</sup> According to Berakhot 62b, Avishal ben Zeruiah alone died. However, whether 70,000 died or if only one person died as a consequence of David's sin, it seems vicarious punishment is tolerated.

# (EB) Micrash Tenilim 17:4

4281 Chil EN UNESS.

RIL the thousands who died in war 2 Ril the thousands who died in war 2 Rie 18 Elk 101 111 111 111 in the days of David, cied because in the days of David, cied because the did not demand the building of the Temple.

§ 69 explains that the 70.000 people did not die as a consequence of David' sins, but because of their our negligence with reparcs to the building of the Temple  $^{f 3}$  . Thus the violation is denied.

The following passage, does not specifically address this issue but can, by analogy serve as a resolution.

(70) Midmash Tannaim Dt. 24:16 AN INAL NAIR ST AL'A (FG CF:)2) ge, 2014 9146 616 8,1 71418 8g הנים (שת כוה) שומץ אני אל מחוייבי אית בית בין, צל לא יומתו אבונ

Parents shall not be gut to death for children (Dt. 24:16) Since Scripture states, "Visiting the guilt of fathers upon their children" (Ex. 20:5) I migt have thought that such is the case eve

<sup>2. \$ 70</sup> reads, "All the thousands who died in war. However, based on the previous passage in the Midrash, the 70,000 people who died in II sam. 24 are included.

<sup>3.</sup> See above, Chapter 6. Negligence in building the Temple is not a capital offense. Ferhaps this is given as the reason for the death of the 70,000 because God commands David to buy the land where the Temple would be built to end the pestilence. See Radak II Sam. 24:1.

pentaining to those guilty of pay. (a) children."

§ 70 indicates that the human counts have no right to current one person for the sins of another. However, the heavenly count coes punish one for the sins of another, as Ex. 20:5 indicates. The 70,000 people who died as a consequence of Davis' sin were not put to death by the earthly count. Thus no vicarious punishment was imposed by a human count and the violation is explained away  $^{5}$ .

<sup>4.</sup> That a child can be put to death by the courts for a capital crime committed by his father. This cannot be done. But God can visit the guilt of one party theother.

<sup>5.</sup> For a Rabbinic discussion on the different applications of Ex. 20:5 and Dt. 24:16, See Manasseh ben Israel's <u>Conciliator</u>, Vol. 1 #104 pp. 164-167.

- (322) דוד purchases the area of הר הבית here, in ירושלים. In addition, אברהם purchased the מערת המכפלה in קרית ארבע in קרית ארבע at is area of שכם as is reported at ייהושע כד:לב.
- According to אברהם this is the same spot that אברהם and offered אברהם all offered אברהם prepared to offer אברהם, Also, according to יצחק, the world was created from that spot. Many ancient maps show as the center of the world. This is rooted in Jewish tradition.

יב אבן (כ) היתה (סג) [מימות הנביאים] הראשונים ושתייה היתה נקראת גבוהה מן הארץ ני אצבעות שמתחלה הית (פג) [עליה ארון] נתון משניטל הארון מעליה היו (סג) [מקמירין] קמורת שלפני ולפנים רבי יוםי אומר (ג) ממנה (משתת) העולם שנאמר (מסליס ג) מציון מכלל יופי אלהים הופיע (ש) (סס)

We have seen a number of examples of differences between מואל and דברי הימים. In our story there are a number of glaring differences. One can work with our chapter and ארונה יבוסי Three such examples are the number of people counted, the amount of money דוד paid ארונה יבוסי

and the length of the famine of one of אוז's 3 choices.

Remember that most such solutions can be found in the commentaries of מלני"ם and מלני"ם.

(325)ידוד's story ends in ספר שמואל with a preparation for the building of the בית המקדש. His life continues in ספר as a very old man who appears to be oblivious to the workings of his kingdom. One more rebellion is in store, that of אדניהו s trusted servants, יואב and אביתר support בת שבע has to quell the rebellion before it is too late. This is the picture one gets of in נביאים וחד in נביאים. In כתובים however, starting with דברי ב"ח, זוד is fully in charge of the transition of his kingdom and with great majesty, prepares for the construction of the מלכים אי and שמואל בי give no hint to such heroics. Perhaps שמואל בי wanted to end as it had read for the previous 13 chapters - as punishment for בת שבע and דברי הימים, however tells a very different and positive story of 717's end, of setting a firm foundation for the building of the בית תבנה ותכונן במהרה בימינוּ אמן - המקדש!

| <br>* ** |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                   | <u>.</u>       | <br> |
|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|----------------|------|
|          | AND STREET | AL EAN-MAINE WYDDIONASSENSON CAN DAWN GAI'R RHW FU EBW BAI GANN Y | Water And Park |      |