# **Jewish Public Policy**

Sy Syms School of Business Yeshiva University

Rabbi Allen Schwartz

Spring 2018

JVCW1003 Section 461

- I. Introduction What is Jewish Public Policy (1-11)
- II. Competition and Cooperation in the Human Experience (12-13)
- III. Fair Treatment of the Stranger; Ger Zedek and Ger Toshav (Syllabus Sources)
- IV. Laws of Rodef and Mesira (14-54)
- V. Organ Donation and Sale (55-70)
- VI. Competition and Cooperation in Business (71-80)
- VII. Socio-Economic Welfare----Ben Adam L'Chaveiro and Ben Adam L'Makom (Syllabus Sources)
- VIII. Integrity and Deception (81-84)
- IX. Particularism and Universalism in Jewish Thought (85-91)
- X. Kiddush Hashem and Chilul Hashem (92-101)
- XI. Lifnim M'shurat Hadin- Beyond the Letter of the Law (102-105)
- XII. Tzelem Elokim as a Source for Human Obligations (106-107)
- XIII.Tikkun Olam Engagements with the World at Large (108-111)

All readings not in the pamphlet can be found at yu.edu under this course #

Grades will be based on attendance, class participation, homework assignments and a final examination.

את הכל עשה יפה בעתו 20, וכל זה בריחה ממה שצריך לברוח ממנו, והוא שיעשה העושה מעשה שאין מכוון בו תכלית כלל. וכך דעת המון חכמי תורתנו, ובכך דברו בפירוש גביאנו, והוא שפרטי המעשים הטבעיים כולם עשוים בחכמה, סדורים וקשורים זה בזה, וכולם סבות ומסובבים, ואין מהם מאומה הבל ולא שחוק ולא בטל. אלא מעשי חכמה מופלגה, כמו שאמר מה רבו מעשיך ה' כלם בחכמה עשית °2, ונאמר וכל מעשהו באמונה°3, ונאמר ה' בתכמה יסד ארץ וגו' גיי, וזה חוזר הרבה אין ראוי לסבור הפכו, והעיון הפילוסופי כך מחייב, שאין שם מאומה הבל ולא שחוק ולא בטל בכל מעשי הטבע, כל שכן בטבע הגלגלים שהם יותר מחוכמים 22 ומסודרים כפי חשיבות חומרם 38.

ודע, כי רוב הדמיונות אשר הביאו למבוכה בבקשת תכלית מציאות העולם בכללותו. או תכלית חלק חלק מחלקיו, אין יסודם אלא טעות האדם בעצמו \*\* שנדמה לו כי המציאות כולה בגללו בלבד 55, וחוסר הידיעה בטבע החומר הזה השפל, ואי ידיעת המטרה הראשונית והיא המצאת כל מה שמציאותו אפשרית, כי המציאות טוב בלי ספק, ומחמת

אותה הטעות ואי ידיעת שני ענינים הללו, נוצרו הספקות והמבוכה, עד שנדמו להם מקצת מעשי ה' שחוק ומקצתם הבל ומקצתם בטל. ודע כי אשר הטילו על עצמם זרות זו עד שנעשו מעשין יתעלה בעיגיהם כעין מעשי ההבל אשר אין בהם כוונה לתכלית כלל, לא ברחו מלעשותם תוצאה של חכמה אלא כדי שלא יבוא הדבר לאמירת בקדמות העולם 35, לפיכך חסמו את הדרך לכך. וכבר הודעתיך השקפת תורתנו בזה ושהיא אשר ראוי להיות בה בדעה 27, כי אין זרות באמרנו שכל הפעולות הללו מציאותן והעדרן תוצאת חכמתו יתעלה, ונעלם ממנו 30 הרבה מאופני החכמה במעשיו. ועל השקפה זו נבנית תורת משה רבנו כולה, ובה פתחה וירא אלהים את כל אשר עשה והנה טוב מאד 99, ובה סיימה הצור תמים פעלו וגו׳ ⁴, דע זאת. וכאשר תעקוב אחרי השקפה זו וההשקפה הפילוסופית בהתבוננות בכל הפרקים שקדמו במאמר זה הקשורים בענין זה, לא תמצא ביגיהם מחלוקת כלל בשום דבר מפרטי המציאות כולה, ולא תמצא מחלוקת אלא במה שבארנו מקדמות העולם לדעתם וחדושו לדעתנו. והבן זה.

### פרק [כו]

כמו שנחלקו אנשי העיון מבעלי הדת האם מעשיו יתעלה תוצאה של חכמה או סתם רצון לא לבקשת תכלית כלל י, כך נחלקו מחלוקת זו עצמה בצווים אשר צוה לנו2, כי יש מי

שאינו מבקש לכך סבה כלל, ואומר כי כל המצוות תוצאת הרצון המוחלט. ויש מי שאומר כי כל צווי ואזהרה מהם תוצאת חכמה, והמטרה בו תכלית מסויימת, ושכל המצות

3 דברים

סוברים הנחת הרצון המוחלט, וכאשר תבין דאתיא מביניא תדע שאין סתירה, ושהסתירה לכאורת באת להעלם ולהסתר. 28 קהלת ג יא. ומדרש רבה שם. וראה גם בראשית רבה תחלת פרשה ט. 29 תהלים קד כד. 30 שם לגד. .31 משלי ג יט. 32 כלומר עשוים בחכמה מופלאה. 33 רבנו לשטתו שגרמי השמים עשוים מחומר אחר. 34 טעותו בהערכת עצמו. 35 וכדלעיל בחלק זה פרק יג. 36 וכדלעיל ח"ב פרק יד. 37 אפשר: אשר ראוי לסבור. 38 מבני האדם. . דברים לב ד. 40 .39 בראשית א לא. ו וכדלעיל בחלק זה פרק יג. 2 רבנו כולל בזה גם שבע מצות בני נח לפי הכרתנו.

כולן יש להם טעם, ובגלל תועלת מסויימת צוה בהן. מה שהם כולן יש להן טעם ואין אנו יודעים טעמי מקצתן ולא נדע אופן החכמה בהן, זו היא שטתנו כולנו ההמונים והיחידים, ולשון הכתוב בכך ברור, חקים ומשפטים צדיקים ג, משפטי ה' אמת צדקו יחדו 4. ואלה הנקראים חקים כגון השעטנו ובשר בחלב ושעיר המשתלח אשר דברו עליהן ז"ל ואמרו, דברים שחקקתי לך ואין לך רשות להרהר בהן והשטן מקטרג עליהן ואמות העולם משיבין עליהן י, אין המון החכמים סוברים שהם דברים שאין להם טעם כלל ולא גדרשת בהן תכלית, לפי שוה מביא למעשי ההבל כפי שהזכרנו , אלא סוברים המון החכמים שיש להן טעם, כלומר תכלית מועילה בהחלט, אלא שהיא נעלמת ממנו, אם מחמת קוצר שכלינו ז או לחוסר ידיעתנו 3, והנה כל המצות לדעתם יש להן טעם, כלומר שיש לאותו הצווי או האזהרה תכלית מועילה, מהן מה שנתברר לנו אופן התועלת בהן כגון האזהרה על הרצח והגנבה, ומהם מה שלא גתבררה תועלתן כמו אלה, כאסור הערלה וכלאי הכרם. אותם אשר תועליותיהם ברורים אצל ההמון נקראים משפטים, ואלה שאין תועלתם ברורה אצל ההמון נקראים חקים. ואם רק הוא 9, ואם רק הוא 9, ואם רק הוא מכם ¹י, כלומר שאין הצווי הזה דבר רק

שאין בו תכלית מועילה, ואם נראה לכם בדבר מן המצות שהוא כך הרי החסרון בהשגתכם. וכבר ידעת הדבר המפורסם אצלנו כי שלמה גודעו לו טעמי כל המצות פרט לפרה אדומהיי, וכן אמרם כי ה׳ הסתיר טעמי המצות כדי שלא יזלזלו בהן כפי שאירע לשלמה בשלש גי מצות אשר נתפרשו טעמיהן 14, ועל היסוד הזה נמשכו כל דבריהם, ולשונות הכתובים מורים עליו. אלא שאני מצאתי לשון לחכמים ז"ל בבראשית רבה בי, נראה ממנו בעיון ראשון כי מקצת המצות אין להן טעם אלא עצם הצווי, ולא כווגה בכך תכלית אחרת, ולא תועלת מציאותית, והוא אמרם שם, וכי מה אכפת לו להקב"ה בין מי שהוא שוחט מן הצואר למי שהוא שוחט מן העורף, הוי אומר לא נתגו המצות אלא לצרוף בהן את הבריות שנאמר אמרת ה׳ צרופה 15. ועל אף שהלשוו הזה תמוה 10 מאד ולא נמצא דומה לו בדבריהם, הנה בארתי בו באור אשמיעך אותו, כדי שלא נצא מנוהג כלל דבריהם ולא נפרד זו מן היסוד המוסכם לדברי הכל והוא שכל המצות נדרשה בהן תכלית מועילה במציאות, כי לא דבר רק הוא 9, ואמר לא אמרתי לזרע יעקב תהו בקשוני אני ה' דובר צדק מגיד מישרים בי. ואשר ראוי שיסבור בענין זה כל מי שדעתו שלמה הוא מה שאבאר, והוא, שכלל המצות יש להן טעם בהחלט, ובגלל חועלת מסויימת

א מולים יט י. 5 ראה יומא סו ב, שם ליתא בשר בחלב, ובמקומה אכילת חזיר וחליצת 4 יבמה וטהרת מצורע. ובפרק הששי מפרקי הקדמת רבנו למסכת אבות מנה עריות בין החוקים, וכאן לא מנאה. ושם בגמ' לפי הנוס' שלפנינו נמגו עריות בין דברים שהשכל מחייבן "דין הוא שיכתבו". ואף שכתבתי בהערותי לפרקי אבות שם הע' 14 שברור שלא היה בנוס' רבגו "ועריות" וכך העיר מן דהוא בגמ׳ בשולים, נוטה אני כעת לחשוב כי בגמ׳ מדובר בגלוי עריות באופן כללי, כלומר ההפקרות בעגיני מין שזה דין הוא שיכתבו, ודברי רבנו באבות שם בפרטי העריות שנאסרו עלינו בתורה כגון בת אשתו ובת אחותו שזו אסורה וזו מותרת, אלה בכלל חוקים. ובדרך זו אין סתירה משם לכאן ולא ללשון הגמי. 6 לעיל בסמוך פרק כה. 7 שאין שכלנו יכול לתפוש את ההשפעה העצומה על נפש האדם בפעולות שהם לכאורה קלות ופשוטות אף שאנו יודעים טעמה. 8 לגמרי את הטעם. 9 דברים לב מז. 10 ראה ירושלמי שבת פ"א הלי ד. כתובות סוף פ"ח. בראשית רבה פרשה כב ד. 11 קחלת רבה לפרק ז מד. וראה גם מדרש הגדול במדבר יט א. 12 נשים סוסים וממון. ובר"ש "שתי" והיא טעות שטעו בלשון הגמ' שכתוב "שתי מקראות" כי שתי מקראות הן שבהן שלש מצות. וראה גם בחתימת ספר המצוות לאוין שסה. 13 סנהדרין כא ב. מפני מה לא נתגלו טעמי תורה שהרי שתי מקראות נתגלה טעמן ונכשל בהן גדול העולם. ע"ש. 14 תחלת פרשה מד. 16 בר"ש "נפלא" ואיני חושב שהוא מדוייק כאן. -15 תחלים לח יא. 17 אפשר: ולא נחרוג.

[שלה]



צוה בהן, אבל פרטיהן הן אשר נאמר בהן שהן לפשט הצווי, המשל בכך, שהריגת בעל חי לצורך המזון הטוב תועלתו ברורה כמו שנבאר 19, אבל היותו בשחיטה ולא בנחירה, ובחתיכת הושט והקנה במקום מיוחד, הרי אלו ודומיהן לצרוף בהן את הבריות, וכך יתבאר לך מן המשל שאמרו שוחט מן הצואר לשוחט מן העורף, והזכרתי לך משל זה 20 לפי שבא לשונם ז"ל שוחט מן הצואר לשוחט מן העורף. אבל לאמתו של דבר, כיון שהביא ההכרח לאכילת החי היתה הכוונה להקל מיתתו במה שקל להשיגו, לפי שאי אפשר להכות הצואר אלא בסיף או כיוצא בו, והשחיטה אפשרית בכל דבר גי, ולהקלת המיתה הותנה חדות הסכין. אבל מה שיש להדגים בו באמת מענין הפרטים 22 הוא הקרבן, שהצווי בהקרבת הקרבן יש לו תועלת גדולה ברורה כמו שאבאר 22, אבל היות הקרבן הזה כבש וזה איל, ושיהיה מגיגן מגין מסויים, לזה אי אפשר ליתן טעם כלל, וכל מי שמעסיק עצמו לדעתי בהמצאת טעמים לאחד מן הפרטים הללו הרי הוא הוזה הזיה גדולה 24 שאינו מסלק בה זרות אלא מוסיף זרויות, ומי שמדמה שיש לאלה טעמים, רחוק הוא מן הנכון כמי שמדמה שהמצוה בכללותה לא לתועלת מציאותית.

ודע כי החכמה חייבה, ואם תרצה אמור כי הצורך גרם 25, שיהו שם פרטים שאינם נתנים להטעמה, וכאלו הוא דבר נמנע בעצם המצוה שלא יהא בה דבר מן הסוג הזה, ואופן המניעה בכך, כי אמרך למה נעשה זה כבש ולא נעשה איל, אותה השאלה עצמה מתחייבת

אלו נאמר איל במקום כבש, וחרי יש הכרח במין כל שהוא. וכן אמרך מדוע הן שבעה כבשים ולא נעשו שמונה, שכך היית שואל אלו נאמר שמונה או עשרה או עשרים, והרי יש הכרח באיזה מנין בהחלט, וכאלו שזה דומה לטבע האפשרי אשר לא יתכן בלעדי אחת האפשרויות, ואי אפשר לשאול מדוע נעשה האפשרי הזה ולא נעשה זולתו מן האפשרויות, כי שאלה זו מתחייבת אלו היה הגמצא במציאות האפשרי השני במקום זה 20, דע ענין זה והבינהו. זאשר דברו בו תמיד הוא שהכל יש לו טעם, והטעם שנתברר לשלמה הוא תועלת אותה המצוה באופן כללי, ואין הוא תועלת אותה המצוה באופן כללי, ואין

וכיון שהדבר כך הנה ראיתי לחלק את השש מאות ושלש עשרה מצות לסבוצות: מספר, ותהיה כל קבוצה כוללת מספר מצות שהן ממין אחד או קרובים בענינן, ואודיעד טעם כל קבוצה מהן, ואגלה תועלתן אשר אין בה פספוס ולא דחיה, ואחר כך אשוב לאחת אחת מאותן המצות אשר כללה אותן אותה הקבוצה ואבאר לך טעמה, עד שלא ישאר מהן אלא מקצת מצות מעטות מאד. והם אשר לא נתברר לי טעמן עד כה. וכבר נתבררו לי גם מקצת פרטי מצות ותנאי מקצתן ממה שאפשר ליתן טעמו, ואשמיעך כל זה. וכל הטעמים הללו איני יכול לבארן לך אלא לאחר שאקדים לך פרקים מספר אכלול בהן הקדמות מועילות כמצע לעניו הזה אשר כוונתי לו, ואלה הם הפרסים אשר אחל בהז עתה.

18 ישעיה מה יט. 19 לקמן פרק מח. 20 להדגמת דברים שאין לחפש להן טעם מפני שהזכירום, לא שבאמת אין להם טעם. 21 בין בצור בין בזכוכית בין בקרומית של קנה. חולין טו ב. 22 שאין לחפש להן טעמים. 23 לקמן פרק מו. 24 בר"ש "משתגע שגעון ארוך" ואין צורך לכך. 25 הצורך להנחותם כפי דרכם ולהרימם לאטם לעולם המחשבה. וכפי שיבאר לקמן פרק מו. 26 דומה למי שצמא ולפניו שתי כוסות מים זהות בכל דבר, וכאשר הושיט ידו ולקח אחת מהן אין לשאול מדוע לקח זו ולא זו. כך כנראה אפשר להמשיל לשטת רבנו כאן.

מטרת כלל התורה שני דברים, והם תקון הנפש
ותקון הגוף ב. תקון הנפש הוא כדי שיושגו
להמון השקפות נכונות כפי יכלתם 2, ולפיכך
יהיו מקצתן בפירוש ומקצתן במשל 3, לפי
שאין בטבע המוני עמי הארץ 4 שתהא יכלתם
שלמה להשגת אותו הדבר כפי שהוא. אבל
תקון הגוף הרי יהיה בתקינות מצבי עסקיהם
זה עם זה, וענין זה יהא שלם בשני דברים,
האחד סלוק העושק מביניהם, והוא שלא יהא
היכן שתגיע יכלתו 3, אלא יכפף למה שיש בו
תועלת הכלל. והשני להקנות לכל אחד מבני
אדם מדות מועילות בחברות 3, כדי שיהו
עניני המדינה תקינים.

ודע כי שתי המטרות הללו האחת בלי ספק גדולה בחשיבותה, והיא תקון הנפש, כלומר מתן ההשקפות הנכונות. והשניה קודמת בטבע ובזמן, כלומר תקון הגוף, והיא הנהגת המדינה ותקינות מצבי כל אנשיה כפי היכולת. והשניה הזו היא החמורה ז, והיא אשר הופלג בקביעתה וקביעת כל פרטיה, לפי שלא תושג המטרה הראשונה כי אם לאחר השגת זו השניה. והוא, שכבר הוכח שיש לאדם שתי שלמויות, שלמות ראשונית והיא שלמות הגוף, ושלמות אחרונה! והיא שלמות הנפש. והנה שלמותו הראשונית,

וזה לא יהיה אלא במצאו צרכיו בכל עת שיבקשם, והם מזונותיו ושאר הנהגת גופו כגון מדור ומרחץ וזולתם י, וזה לא יתכן לאדם אחד בודד כלל, ואי אפשר שיושג כשעור הזה לכל אחד כי אם על ידי ההתקבצות המדינית כפי שכבר ידוע כי האדם מדיני בטבעו 10. ושלמותו האחרונה 11 היא שיהא הוגה בפועל, כלומר שיהא לו דעה בפועל <sup>12</sup>, והוא שידע כל מה שביכולת האדם לדעת מכל הנמצאים בכללותו כפי שלמותו האחרונה. וברור הוא כי השלמות הזו האחרונה אין בה מעשים ולא מדות, אלא היא השקפות בלבד שכבר הוביל אליהן העיון וחייב אותן המחקר 11. וכן פשוט הוא כי השלמות הזו האחרונה הנעלה אי אפשר להשיגה אלא לאחר השגת השלמות הראשונה, לפי שהאדם אי אפשר לו לצייר מושכל ואפילו יסבירוהו לו. וכל שכן שיתעורר לכך מעצמו, כשיש בו כאב או רעב גדול או צמא או חום או קור חזס 14. אלא לאחר השגת השלמות הראשונה אפשר להשיג השלמות האחרונה אשר היא יותר נעלה בלי ספק, והיא סבת הקיום הגצחי לא זולתה 15.

ותורת האמת אשר כבר בארנו יי שהיא אחת לא יותר, והיא תורת משה רבנו, באה להועילנו שתי השלמויות גם יחד, כלומר תקון

.3 וכדלעיל ח״א פרק לג. 2 ראה גם לעיל ח"א פרק לא. ו וכפי שנפרט לעיל ח"ב פרק מ. אלג׳מהור אלעאמה" ובר"ש הושמט. 5 שלא ישרור מצב של כל דאלים גבר. ובר"ש "וברצוגו 4 וביכלתו" ואינו נכון, וכבר העיר עליו שייער במהדורת רי"ח. 6 כלומר בחברותם וביחסיהם זה עם זה. ובר"ש "בהכרח" וטעות הוא. 7 "אלאכד" שיש להרגישה ולהטפל בה. ורי"ח תרגם "המחוזק" והוא קרוב להיות נכון. ובר"ש "הצריכה יותר תחלה" ואם כי נכון הדבר כשלעצמו, אך אינו תרגום המקור לדעתי. 8 אפשר: סופית. 9 ראה גם הלכות דעות פ"ג ופ"ד. 10 כלומר האדם מטבעו זקוק לחיי חברה. וראה לעיל ח"א פרק עב ד"ה ודע כי זה שאמרנו. וח"ב פרק מ. וראה גם בהקדמה לסדר זרעים ד"ה התשובה, מהדורתי עמ' מג. וראה גם ארסטו במדות ספר א פרק ז 7. 12 בר"ש הושמט מן "בפעל" עד "בפעל" ומלת "נאטק" הוגה, שהוא מתרגמה תמיד "דרבור" תרגם כאן "שכל" ואינו נכון. 13 כי רק זו היא הנקראת "דעה" וכפי שבאר לעיל ח"א פרק נ. 14 וראה גם בהקדמתו לאבות הפרק החמישי. והלכות דעות פ"ג הל' ג. ומאורע הלל - 15 וראה גם פירושו לסנהדרין פ"י מ"א. מהדורתי עמ" רה. ביומא לה ב בלמוד הלכות היה. והלכות יסודי התורה פ"ד הל' ט. והלכות תשובה פ"ח הל' ג. ומעניגת כאן ההדגשה "לא זולתה". 16 לעיל ח"ב פרק מ. וראה גם בפירושו לסנהדרין פ"י מ"א היסוד השמיני והתשיעי. מהדורתי עמ"

#### מורה הנבוכים

מצבי בני אדם זה עם זה בסלוק העושק ובהתנהגות במדות הטובות הנעלות, כדי שיתאפשר קיום אנשי המדינה ותמידותם בסדר אחיד, כדי שישיג כל אחד מהם את שלמותו הראשונה, ותקון הדעות ומתן השקפות נכונות שבהן יו תושג השלמות האחרונה, וכבר דברה תורה בפירוש על שתי שלמויות אלה, והודיעה לנו כי תכלית כל התורה הזו היא השגת שתי השלמויות הללו, אמר יתעלה ויצונו ה' לעשות את כל החקים האלה ליראה את ה' אלהינו לטוב לנו כל הימים לחיותנו כהיום הזה 15 והקדים כאן את השלמות האחרונה כפי והקדים כאן את השלמות האחרונה כפי

חשיבותה, כמו שבארנו שהיא התכלית הסופית, והוא אמרו לטוב לנו כל הימים, וכבר ידעת אמרם ז"ל בפירוש אמרו יתעלה למען ייטב לך והארכת ימים יי, אמרו למען ייטב לך לעולם שכולו טוב, והארכת ימים לעולם שכולו ארוך יי. כך אמרו כאן לטוב לנו כל הימים הכוונה אותו הענין עצמו, כלומר השגת עולם שכלו טוב וארוך והוא הקיום הנצחי. ואמרו לחיותנו כהיום הזה, הוא הקיום הגופני הזה הראשון הנמשך זמן מסויים, אשר לא יהיה סדיר אלא בקבוץ המדיני כמו שבארנו.

#### פרק [כח]

ממה שראוי שתתעורר עליו, הוא שתדע כי
ההשקפות הנכונות אשר בהן תושג השלמות
הסופית לא נתנה תורה מהן אלא תכליתן י,
וקראה י להיות בהן בדעה באופן כללי, והוא
מציאות ה' יתעלה, ויחודו, וידיעתו י, ויכלתו,
ורצונו, וקדמותו. ואלה כולן תכליות סופיות
לא יתבארו בפירוט ובהגדרה אלא לאחר
ידיעת השקפות י רבות. וכן גם קראה י התורה
להיות בדעה בדברים אשר סבירתן הכרחית
בתקינות המצבים המדיניים, כגון זה שאנו
בדעה שהוא יתעלה יחרה אפו על מי שמרד
בו, ולפיכן חובה לירוא ולפחד ולהשמר י מן
המרי י אבל שאר ההשקפות הנכונות בכל
המציאות הזו, אשר אלה הם כל המדעים
העיוניים לכל רבוי מיניהם, אשר בהם יתקיימוי

אותן ההשקפות שהם התכלית הסופית, הרי אף על פי<sup>8</sup> שהתורה לא קראה<sup>2</sup> אליהן בפירוש כמו שקראה אל ההם, כבר קראה<sup>2</sup> אליהם באופן כללי, והוא אמרו לאהבה את ה'<sup>9</sup>, וכבר ידעת את ההדגשה שנאמרה באהבה בכל לבבך ובכל נפשך ובכל מאדן <sup>9</sup>1. וכבר בארנו במשנה תורה <sup>12</sup> כי האהבה הזו לא תהיה אלא בהכרת המציאות כפי שהיא ובהתבוננות בחכמתו בה, והזכרנו עוד שם הערת החכמים ז"ל על הענין והזכרנו עוד שם הערת החכמים ז"ל על הענין הוא בענין מדה מטרתה סלוק עול <sup>12</sup>, או זירוז על מדה תהיה מטרתה סלוק עול <sup>13</sup>, או זירוז על מדה נעלה המביאה ליחסים טובים בין בני אדם <sup>14</sup>, או מתן השקפה נכונה שצריך להיות בה בדעה אם כפי הצווי עצמו <sup>31</sup> או בהיותו הכרחי

ריד—רטו. 17 בר"ש "כאשר יגיע" ואינו גכון. 18 דברים ו כד. וראה גם לקמן פרק לא. 19 דברים כב ז. 20 קדושין לט ב. חולין קמב א.

<sup>1</sup> ולא עסקה בהסברת והקנית הדרכים שבהן מגיעים אל המסקנות הללו. וראה לעיל ח"א פרק לד.
2 "דעת" "קראה" מעין ויקרא שם אברם בשם ה'. ור"ש מתרגם את כולן "צווי" ואינו נכון לדעתי.
3 כלומר שהכל גלוי וידוע לפניו.
4 "ארא" ובמלה זו כולל רבנו כאן ההקדמות והכללים ההכרחיים לכל מעיין וחוקר.
5 "ויחד'ר" ובר"ש הושמט.
6 וראה גם פירוש רבנו לאבות פ"א מ"ג.
7 כלומר יתבררו ויתלבנו למעיין החוקר.
8 בר"ש הושמטו תיבות הללו.
9 דברים יא יג וכב, יט ט. ל, ו טו כ.
10 דברים ו ה. וראה משנה ברכות פ"ט מ"ה.
11 הלכות יסודי התורה פרק ב.
12 שם סוף הלי ב.
13 לא תגוול ולא תגנוב ודומיהן.

### פרק [לא]

יש בבני אדם אנשים שקשה בעיניהם מתז טעם למצוה מן המצות, ויותר חביב עליהם שאין להשכיל לצווי ולאזהרה עניו כלל 1. ואשר הביא אותם לידי כך הוא חולי שמצאוהו בנפשם ואינם יכולים לבטא אותו <sup>2</sup> ואינם מצליחים להסבירו, והוא, שהם חושבים כי אלו היו המצות הללו מועילות במציאות הזו ומשום כך וכך גצטוינו בהו, הרי כאלו באו ממחשבה ומרעיון בעל דעה, אבל אם היה דבר שאין להשכיל לו ענין כלל ואינו מביא לתועלת הרי הוא בלי ספק מאת ה׳, שהרי איז בינת אדם מביאה לידי דבר מזה 3. וכאלו אלה חלושי הדעת, האדם בעיניהם יותר שלם מעושהו, כי האדם הוא אשר יאמר ויעשה מה שמביא לתכלית מסויימת, והאלוה אינו עושה כן, אלא יצוה אותנו לעשות מה שלא תועילנו ויוהירנו מלעשות מה שלא תזיסנו עשייתו, יתעלה ויתרומם. אלא הדבר הוא בהיפך זה, וכל המטרה היא תועלתנו כמו שבארנו \*, ממה שנאמר לטוב לגו כל הימים לחיותנו כהיום הזה ז, ואמר אשר ישמעון את

כל החקים האלה ואמרו רק עם חכם וגבון הגוי הגדול הזה י, הרי באר כי אפילו החקים, כולם מורים אצל כל העמים שהם בחכמה ותבונה. ואם היה צווי שאיז לדעת לו סבה ואינו מביא תועלת ואינו דוחה נזק, מדוע ייאמר על הסוברו או העושהו שהוא חכם ונכון ורם מעלה ויהיה זה מופלא בעמים ? ז, אלא הדבר כפי שאמרנו בלי ספק, והוא שכל מצוה מאלו השש מאות ושלש עשרה מצות • היא או למתז השקפה נכונה או לסלוק השקפה רעה, או למתן חוק צדק או לסלוק עול, או להדריך במדה געלה או להוהיר ממדה רעה, הכל תלוי בשלשה דברים, בהשקפות ובמדות ובמעשים המנהליים המדיניים. והטעם שלא מגינו את האמירות י, כי האמירות אשר זירוה תורה על אמירתן או הזהירה מהן, יש מהן שהוא מכלל המעשים המדיניים 10, ומהן להשגת השקפותיי. ומהן להשגת מדות 22, ולפיכך הסתפקנו כאז על שלשה ענינים אלו במתן הטעם בכל מצוה מו המצות.

## פרק [לב]

אם תתבונן במעשים האלהיים כלומר המעשים הטבעיים, יתברר לך מהם ניהול י ה' וחכמתו בבריאת החי, וסדירות תנועת האברים

ושכנותן י זה לזה, וכן תתברר לך חכמתו זניהולו • בסדירות מצבי כלל הפרט • מצב אחרי מצב. דוגמה לכך בסדירות תנועותיו

1 ראה לעיל בחלק זה פרק כו. 2 בר"ש "להגות בו". 3 כלומר לידי עשיית דבר שאינו מובן ואין לו מטרה קרובה או רחוקה. 4 לעיל פרק כו. 5 דברים ו כד. 6 שם ד ו. וראה גם לעיל פרק כו. 7 כי עשיית דבר שאין לו מטרה ולא תכלית אינו מופלא, כי אין העמים מבינים מה שאינו שייך למציאות. ור"ש תרגם "ויפלאו מזה האומות" וגם זה אפשרי. 8 מכות כג ב. ומנין זה מוסכם כמעט אצל כל חכמי ישראל. 9 המצות שהן באמירה, עשין כגון קריאת שמע וברכת המזון ומקרא בכורים ווידוי מעשר, ולאוין כגון ברכת השם וקללת אדם מישראל ונשיאת שם שמים לשוא, וכדומה. 10 כגון ונשיא בעמך לא תאר. 11 ודוים וברכות וברכת השם. 12 לא תקלל חרש וכמ"ש רבנו בספר המצות לאוין שיו.

וו של יכני של המוכם והנחיה מעודגת לפי יכולת סבלו של המנוהל. ובר"ש "ערמת הי". 2 אפשר: ברבתן. או: וסמיכותן. 3 כאן תרגם ר"ש "תחבולה" וראה הע' 1. 4 כלומר כללות כל פרט

לפרסו ולכסות בו, וכן נהגו חשובי האומות לפרסו על הצלי, ואם יהיה 90 שם לחלבים כולם יקרא החלב כן בעבור שהוא השומן הנפרד מן הבשר, וכן הוא כנויו בפי חכמי הטבע כאשר אזכיר 10:

(ט) עולה. לשם עולה 9º. אשה. כשישחטבו יהא שוחט לשם האש, וכל אשה לשון אש ניחוח, נחת רוח לפני שאמרתי ונעשה רצוני, לשון רש"י. ולא פי' הרב מהו לשם האש. ובגמרא 93 אמרו לאפוקי כבבא 94 דלא, ופירשו 95 בו שישחטנו על מנת להעלותו על גבי אש בוערת במערכה, לא להעלות על גבי גחלים עוממות שמתכבות והולכות. ולי נראה שצריך לכוין שתאכלנו האש לגמרי, לא שיצלה שם מעט, והוא מלשונם בבן סורר ומורה 66 כבשר כיבא \* דאכלי גנבי, ובמסכת ערובין \* ונכביב וניכול. ויש גורסים שם לאפוקי גבבא דלא, שיתכוין להעלותו על גבי אש של עצים, כדכתיב על העצים אשר על האש, ולא יחשוב להעלותו על גבי אש של קש ושל גבבא, כענין ששניגו 97 כירה שהסיקוה בקש ובגבבא. והנה בכתוב הזה טעם הקרבנות שהם אשה ריח נחוח לה׳, ואמר הרב במורה הנבוכים 8º כי טעם הקרבנות בעבור שהמצרים והכשדים אשר היו ישראל גרים ותושבים בארצם מעולם היו עובדים לבקר ולצאן, כי המצרים עובדים לטלה °°, והכשדים עובדים לשדים אשר יראו להם בדמות שעירים, ואנשי הודו עד היום לא ישחטו בקר לעולם, בעבור כן צוה לשחוט אלה השלשה מינין \* לשם הנכבד כדי שיודע כי הדבר שהיו חושבים כי הם בתכלית העבירה י הוא אשר יקריבו לבורא. ובו יתכפרו העונות כי כן יתרפאו האמונות הרעות שהם מדוי הנפש. כי כל מדוי וכל חולי לא יתרפאו כי אם בהפכן. אלה דבריו ובהם האריך. והנה הם דברי הבאי, ירפאו שבר גדול וקושיא רבה על נקלה <sup>2</sup>, יעשו שולחן הי מגואל 3, שאיננו רק להוציא מלבן של רשעים וטפשי עולם \*, והכתוב אמר כי הם לחם אשה לריח ניחוח וגם כי לפי שטותם של מצרים לא תתרפא מחלתם בזה. אכל תוסיף⁴ מכאוב כי מחשבת הרשעים הנזכרים לעבוד למזל טלה ומזל שור שיש להם כח בהם כפי מחשבתם, ולכן לא יאכלו אותם לכבוד כחם ויסודם, אבל אם יזכחו אותם לשם הנכבד

90 כטור: ואם הוא. 91 להלן ג, ט, ד"ה הלבו האליה. 92 ברש"י: לשם עולה יקטירנה. 93 ובהים מו, ב. 94 ע"פ כ"י (וכן בנמרא, וכן מוכח מההמשר), ובס"ש: גבבא. 95 ברש"י שם: לאפוקי על מנח לעשות תחיכות צלויות בגחלים (ועיין ערוך השלם ערך כב). 96 סנהדרין ע, א. א. 99 שבר לו, ב. 98 ג, מו. 99 ע"פ כ"י, ובס"ש: עובדים מול מלה. וכן בתרגומו של אבן תבונו של הבו תבון, ובאלחריוי: לכבש (וברור שמישהו תיקן לשון רבינו על פי תרגומו של אבן תבון, שהרי בכ"י וגם באלחריוי ליתא מלת מול, וגם הוכתנו במבוא שהרמב"ן השתמש בתרגומו של אלתריוי). 1 ע"פ כ"י וגם באלחריוי, ובס"ש: העבודה. וגם באבן תבון: המעשה אשר תשבוהו תכלית המרי. 2 ע"פ מלאבי א, יב. 4 ע"ם קהלת א, ית: יוסיף מכאוב.

של מעלה, בספר מיני תרגימא מביא לשון הרמב"ן בנוסחא זו: כבוד של מעלן, ומעיר הגאון: לפניגו בגמרא איתא מעלה, אמנם נוסחת הרמב"ן אל המשכיל יותר מבואר.— והנה חפשתי בכ"י ובאמת מצאתי בכ"י ג שגורס מעלן. אמנם בשאר כ"י גורסים מעלה.

(ט) כבשר כיבא. בגמרא שם: "אמר רבינא: בשר חי, בשיל ולא בשיל, כבשר כיבא". פירוש בשר שאיגו נצלה כל צרכו, (ורש"י פירש: כויה בגחלים). ובמסכת עירובין. כט, ב, ונכביב, יצלה הבשר שעליו ויאכל (ורש"י פי': יעשה מהן גחלת ויצלה

בהן אותו בשר וניכול). השלושה מינין.
מן הבהמות: מן הבקר ומן הצאן ומן העזים.
וטפשי עולם. ע"פ זבחים כא, א. יתבאר מלשון
הרמב"ן ש"רשעים וטפשי עילם" הם המצרים
והכשדים, ולכן הקשה מה שהקשה. ואולם בספר
הזכרון לריטב"א מביא לשון הרמב"ם מהמורה
(ג. לב), כי גם בלב אומתנו היתה הטעות הואת,
שהיו שטופים בעבודות ההם, והיתה תועלת מצות
אחרי היותנו מכלל הכרח בזמן ההוא. והרי אפילו
אמרי היותנו מן טנוף עבודה ארה. ומה שהביא הרמב"ן
בשם המורה הוא מפרק מו לטעם המרטי, בשלשה

זה כבוד להם ומעלה והם עצמם כך הם נוהגים, כמו שאמר ולא יובחו עוד את זבחיהם לשעירים 5, ועושי העגל זבחו 6 לו. והרב מזכיר 7 שהיו מקריבים ללבנה בכל ראשי חדשיהם. ולשמש בעלותה במזלות הידועים להם בספריהם, ויותר תתרפא המחלה באכלינו מהם לשובע שהוא אסור להם ומגונה בעיניהם ולא יעשו כן לעולם, והנה נח בצאתו מן התיבה עם שלשת בגיו אין בעולם כשדי או מצרי הקריב קרבן וייטב בעיני ה' ואמר בו וירח ה' את ריח הנחוח י. וממנו אמר אל לבו לא אוסיף עוד לקלל את האדמה בעבור האדם י, והבל הביא גם הוא מבכורות צאנו ומחלביהן וישע ה' אל הבל ואל מנחתו \*, ולא היה עדיין בעולם שמץ ע"ג כלל, ובלעם אמר את שבעת המזבחות ערכתי ואעל פר ואיל במזבח.º ואין דעתו עתה לשלול ממנו אמונות רעות ולא נצטוה בכך י, אבל עשה כן לקרבה אל האלהים כדי שיחול עליו הדבור. ולשון הקרבנות את קרבני לחמי לאשי ריח ניחוחי 10. וחלילה \* שלא יהא בהם שום תועלת ורצון רק שוללות לע"ג מדעת השוטים, ויותר ראוי לשמוע הטעם שאומרים 11 בהם כי בעבור שמעשי 12 בני אדם נגמרים במחשבה ובדבור ובמעשה, צוה השם כי כאשר יחטא ויביא קרבן יסמוך ידיו עליו כנגד המעשה. ויתודה בפיו כנגד הדבור, וישרוף באש הקרב והכליות שהם כלי המחשבה והתאוה \*, והכרעים כנגד ידיו ורגליו של אדם העושים כל מלאכתו. ויזרוק הדם על המזבח כנגד דמו בנפשן כדי שיחשוב אדם בעשותו כל אלה כי חטא לאלהיו בגופו ובנפשו, וראוי לו שישפך דמו וישרף גופו לולא חסד הבורא שלקח ממנו תמורה וכפר הקרבן הזה שיהא דמו תחת דמו. נפש תחת נפש, וראשי אברי הקרבן כנגד ראשי אבריו, והמנות \* להחיות בהן מורי התורה שיתפללו עליו \*, וקרבן התמיד בעבור שלא ינצלו הרבים מחטוא תמיד, ואלה דברים מתקבלים מושכים הלב כדברי 12 אגדה. ועל דרך האמת יש בקרבנות סוד נעלם, תכנס בו

5 ויקרא יו, ז. 6 ע"מ כ"י (כמו שכתוב בפרשת העגל), ובס"ש: יזבחו. 7 שם במורה נבוכים פרק מו. 8 בראשית ח, כא. 9 במדבר כג, ד. 10 שם כת, ב. 11 בכ"י א: שאומ' (שאומר) — וכוון לראב"ע שכתכ כן. 12 ע"מ כ"י, ובס"ש: שמעשה. 13 ע"מ כ"י וד"ר (וכן בספר החינור מצוה צה, שמביא

> מיני קרבן, אבל הטעם לכלל הקרבן הוא מה וירת ה׳... בראשית שכתב המורה בפרק לב. ה, כא. והריטב"א תירץ שנח הקריב קרבן לה׳ לבדו ולא כבני דורו שזבחו לאלהים אחרים, הנת הסכימה דעתו של נח לדעת המקום שצות בזה אחר כך בתורה, וכן נאמר בקרבנו וירה ה' את ריח הניחוח, כדרך שנאמר אחר הצואה בו. וכבר כתב המורה בסוף ספרו בענין ספורי התורה שבאו כולם לתועלת הכרחי, אם לאמת דעת שהיא פנה מפנות התורה או לתקון מעשה מן המעשים, אם כו אף קרבנו של נח בא לפנה מפנות התורה. והיא הרחקת עבודה זרה. וישע ה'... שם ד. ד. והריטב"א בספר הזכרון כתב: "ודבר קין והבל אלמלא שנתעלם מעיני רבינו ז"ל דעת המורה בדבר קין והבל היה עוצר בקולמוסו מלומר מה שאמר". ונ"ל שכוון הריטב"א למה שכתב זמורה (ב, ל): וממה שצריך שתדעהו גם כן ותתעורר עליו אופן החכמה בקריאת בני "אדם" קין והבל, והיות קין הוא ההורג להבל "בשדה" ושהם יחד אבדו אף על פי שנמחל לרוצח ושלא התקיים המציאות אלא לשת. ועיין במפרשי המורה.

ולא בצטוה. ע"ם כ"י (ובס"ש: כי לא נצטוה).--. מי׳ ולא נצטוה להביא קרבנות הללו. --- והריטב״א תירץ שלמד כן מאומתנו, שהרי אחר מתן תורה וחלילה. עיין בהקדמת אברבנאל לספר היה. ויקרא שמגין על הרמב"ם נגד החשגות של הרמב"ן. ורבנו יצחק עראמה כתב (ריש פרשת ויקרא) כי הרמב"ן השיג על תפיסתו של הרמב"ם "בטעגות חזקות והכה על קדקד סברתו מכות גדולות ונאמנות לא זורו ולא חובשו". ובספר משך חכמה להגאון מאיר שמחה הכהן מצאתי שהכריע בין שתי השיטות הנ"ל, כי הקרבנות שהיו מקריבים על הבמה הם רק להרחיק עבודה זרת מלבבות בני ישראל, לכן צוה כי יקטירו לשם שמים, לא כן קרבנות בית המקדש המה ודאי לקרב העולמות ולחבר דודים כשיטת הרמב"ן וכוי. כלי המחשבה והתאוה. שהם כולם כלי המחשבה והמסכימים בחטא והמוציאים מכח אל הפועל והמגות. חלקי הקרבן המתחלקים (ציוני). שיתפללו עליו. והם עצמם כאלו לכהנים. הקריבם על גבי המזבח, וראי׳ לדבריו ויבא לאיש האלקים לחם בכורים (מלכים־ב ד, מב - ציוני).

ממה שאמרו רבותינו בספרי 14 ובסוף מנחות 15, אמר שמעון בן עזאי בא וראה מה כתיב בפ׳ הקרבנות שלא נאמר בהם לא אל ולא אלהיך ולא אלהים ולא שדי ולא צבאות אלא יו״ד ה״א שם המיוחד, שלא ליתן פתחון פה לבעל הדין לחלוק יי, ושמא תאמר לאכילה הוא צריד, תלמוד לומר אם ארעב לא אומר לך כי לי תבל ומלואה 14, לא אמרתי לכם זבחו אלא כדי שיאמר ויעשה רצוני. ובתחלת ת"כ"י רבי יוסי אומר כל מקום שנאמר קרבן אמור ביו"ד \* ה״א, שלא ליתן פתחון פה לאפיקורסים לרדות. אלו דבריהם ז״ל ואמת כי בפרשת הקרבנות לא נאמר לא אל ולא אלהים, אבל מצאנו והעלית עליו עולות לה' אלהיך 18, וכתיב לחם אלהיהם הם מקריבים 14, וקדשתו כי את לחם אלהיך הוא מקריב, וכתוב במזמור הנזכר זבח לאלהים תודה <sup>20</sup>, ועוד כתוב <sup>21</sup> כי מעלו אבותינו ועשו הרע בעיני ה' אלהינו גם סגרו דלתות האולם ויכבו את הגרות וקטרת לא הקטירו ועולה לא העלו בקדש לאלהי ישראל, אבל הענין כלו מבואר בתורה שנאמר את קרבני לחמי \* לאשי 22, ואמר לחם אשה 23, שהם לחם לאשה 24, וממנו לאשים \*, ואשה לשון אש. ואמר ר"א אשה שם התואר \* וטעמו קרבן אש והוא תואר למלת הכל י, ובמנחה שאמר והקטיר 25 הכהן את אזכרתה אשה ריח ניחוח לה׳, יהיה תואר לקומץ, ואינו כן 20, אבל אשה שם, כמו אש ועולה אשה \* כמו עולת אש ריח נחוח לה/, וכן כלם, כי טעמם כמו לחם אשה, אבל לא אמר אש ואמר אשה כמשמעו \*. כאשר הראה אותך בהר במתן תורה והוא הקרבן במדת הדין, והזביתה לשם לה' לבדו. שלא יתכוין לדבר אחר בעולם רק לשם לה׳ לבדו. וזה טעם \* עולה הוא אשה הוא זיי. ולכך אמר הכתוב כי את אשי ה' לחם אלהיהם הם מקריבים והיו קדש 28, כי לאישי 29 ה' קרבן

את דברי רבינו), ובס"ש: בדברי אגדה. ומסורו בשבת פז, א: רברים שמושכין את לכו של אדם כאנדה. 18 דברים כז, ו. 17 מרשתא ב, ה. 16 תהלים נ, יב. 14 פנחם קמנ. א יס 15 28 להלו 22 במדבר כח, ב. 21 דברי הימיםיב כט, ויז. 20 תהלים נ, יד. .1 להלו כא, ו. 26 ע"פ כ"י, ובס"ש 25 להלן ב, ב. 24 ע"פ כ"י ורקאנמי, ובס"ש: לחם לאישי. נ, יא. 29 ע"ם כ"י, ובס"ש: כי .1 כא, ו. 28 27 שמות כמ, כה (ועוד). ליתא (ואינו כו).

הקרבן ההוא והלחם וריח הניחוח אשר הם מיוחסים אלי, אמנם הם לאישי, רצונו לומר: האש הנפעלת לדברו יתברך (פי׳ מה שאמר קרבני לחמי הוא מפני שתקרבן הוא לחם האש היסודית הנפעלת לדברו של ה') אשר מאכלה הקרבנות וכו'. וממנן לאשים. לכחות הדין שתחתיה, כדי שיושפע לכל אחד חלקו (באור הלבוש לרקאנטי כא, א). שם התאר. מגזרת אש. והוא תואר לקרבן על שם שהוא כלה באש (רד"ק בספר השרשים, שרש אש). כי מלת אשה שהיא בלשון זכר היא תאר למלת הכל שאף הוא לשון זכר, ולא למלת עולה שבפסוק שהיא לשון נקבה (פי' מוטוט). אשה. עולה אשה ריח ניחוח לה' (פסוק ט). כמשמעו. אשה הוא כמשמעו, כי כאשר הראה וכר׳ לומר לשון אשה נקודה בקמ"ץ השי"ן כמו במתן תורה וכר' (מאור ושמש מא, ב). טעם. ובאור זה עולה לשם עולה לשם העשירית המתעלה וכוי אשה לשם אשים הוא הכבוד וכוי (רבינו בחיי ד, ב, ע"ש באור עומק הענין).

למלת הכל. והקטיר הכהן את הכל.

ווה

לבעל קדין. לאומרים רשויות הרבה הן, והדבר מוכיח שזה ששמו כך צוה להקריב לו מנחה. וזה ששמו כך צוה להקריב לו פרים. וזה אלים. לכך בפרשת נאמר בכולם ריח ניחוח לה' (לש"י). הקרבנות. פי׳ לא תמצא בצואת הקרבנות אלא השם המיוחד, אכל תמצא אלהים במקומות בקרבן (אבוסאולה), כמו שמבאר והולך. ובמאור ושמש: לא נאמר לא אל ולא אלהים, שאלו הם המתייחסים לפי מקומם והם מושלים גם כן לשרי צבאות לשכלים הנבדלים, ושלא יאמרו המינים שאגו עובדי אלחים אחרים, ואמת כי בפרשת הקרבנות כלומר השמות האלה לבדם לא נאמרו. אבל אבל בצירוף אחרים עמהם א בכנוי נאמרו. הענין כלו מבואר בתורה שנאמר את קרבני לחמי לאשי. יובן ע"פ מה שכתב רבי יהודה הלוי בספר הכוזרי (ב, כה-כו): אמר הכוזרי, ארצה עתה שתקרב לי מה שקראתיו בקרבנות, ממה שיקשה על השכל לקבלו, ממה שאמר את קרבני לחמי לאישי ריח ניחוחי, ואמר על הקרבנות כי הם קרבן ה' ולחמו וריחו. אמר החבר, מה שאמר "לאישי" (בפתח) מיישר כל קשה. הוא אומר כי

ų.

אלהיהם 30, ולכך אמרו שלא יזכיר בצואות של קרבנות לא אל ולא אלהים אלא אשה לה׳ ריח נחוח לה׳, כי הכונה לה׳ לבדו תהיה לא יכוין המקריב ולא יעלה במחשבתו רק לשם המיוחד. והוא מאמר החכמים ב ריקן כל העבודות כלן לשם המיוחד. ובתורת כהנים 22 לה׳, לשם מי שעשה את העולם, והוא מה שאמר המזמור זבה לאלהים תודה ושלם לעליון נדריך ז, כי ה׳ עליון נורא מלך גדול על כל הארץ 30, ואין נודרין אלא לשמו המיוחד, והוא מה שאמר אלהים אלהיך אנכי לא על ובחיך אוכיחך ז, כאשר אמר אנכי ה׳ אלהיך 30, וזה טעם המזמור כולו שאמר אל אלהים ה׳ דבר ויקרא ארץ וגו׳ 35, שהזכיר שם מלא על עולם מלא ז, והזכיר בהם הקרבנות והוא שנאמר יעלו על רצון מזבחי ובית תפארתי אפאר 30, לאמר שיהיו הקרבנות על הרצון שהוא מזבחו ובית תפארתו יפאר בעלותם לריח ניחוח, מן נחה רוח אליהו על אלישע 31, ותנח עליהם הרוח ז, וכל קרבן לשון קריבה ואחדות, ולכך אמר למנוח ענין הקרבנות אמר אם תעצרני לא אוכל בלחמך 30, שאם יעשה ישראל, והמלאך למד למנוח ענין הקרבנות אמר אם תעצרני לא אוכל בלחמך 30, שאם יעשה לו לחם לא יקבל ממנו כי הוא פגול וזבח תועבה לשם, אבל אם תעשה עולה 10 לה׳ לבדו תעלנה, ותהיה לרצון על אשה ה׳ ואז עלה בלהב המזבח 14, והנה הענין מפורש ומבואר, ח׳ הטוב יכפר בעד 42:

(י) ואם מן הצאן קרבנו. הפרשה זו בעולת הצאן, ודינה כדין עולת הבקר בכל מעשה, ולכך קצר בכאן ולא הזכיר וסמך ונרצה, והוסיף לומר על ירך <sup>43</sup> המזבח צפונה לפני ה', לבאר כי לפני ה' שכתוב בבן הבקר <sup>44</sup> הוא ירך המזבח בצפון. ופירוש ירך המזבח, צדו, והוא בצפון, למד <sup>45</sup> כי כבש המזבח בדרום ושם פני המזבח שנאמר בהן לפני ה' אל פני המזבח <sup>45</sup>, וטעם השתיטה שהיא בצפון כבר פרשתי <sup>47</sup>, ואמר סתם על המזבח סביב, כי הוא המזבח הנזכר אשר פתח אהל מועד, ולא הזכיר והפשיט שכבר הוזכר, ואמר וערך הכהן אותם ללמד כי די בכהן אחד כמו שפירשתי <sup>48</sup>, כי הפרשיות למדות זו מזו, מה שיחסר באחת יבאר באחרת:

(שי (יד) מן התורים או מן בני היונה. בחר הכתוב בשני המינים האלה בשביל שהן מצויין וקרובים להתפש יותר כאשר הזכירו רבותינו ™ שה כשבים ושה עזים שיקריב מן הגדלים על אבוסו ולא יצטרך לשאת כליו תליו וקשתו לצוד ציד להביא ™. אבל רצה בתורים הגדולים, בעבור פרישותן \* והדבקם בידוע מהם \*, שכיון שאבד בן זוגו לא ידבק באחר לעולם, וכן ישראל דבוקים בה׳ אלהיהם ולא ידבקו באל אחר לעולם. אבל היונים קנאים

.1 סוף פרס ו. 32 גו סנחדרין ס, ב. 30 ע"מ כ"י, ובס"ש: אלקים. 36 ישעי' ם, ז. 35 תהלים נ, א .5. שמות כ. כ. 83 תהלים מז, ג. ובס"ש: בת"כ. .ב שם כ. -40 שם. 39 שופטים יג, טו. 38 דברי הימים־ב כט, ז. 37 מלכיסיב כ. מו. 44 ושתמ את כן הכקר לפני ה' 43 מכוק יא. 42 דברי הימים־ב 5, יה. עייז במאור ושמש. עיין תשא 47 46 להלו ו, ז. 45 ובחים סב, ב: שיהא ירך בצפון ופניו בדרום. (מסוק ה). 48 לעיל פסוק ו, ד"ה לב, א: ...והתורבו ושממות עולם יבואו מו הצפון (כרך א' עמ' תקו בסופו). 50 ויפרא רבה (49) ע"ם כ"י בינ, וגם ברבינו בתיי ובטור איתא, ובד"ר ובס"ש ליתא. והפשים. ים בראשית כז, ג-ו. ג-ו.

ושלם לעליון נדריך. תהלים ג, יד, כלומר ומה שאמר זבח לאלקים תודה. אמר אחריו ושלם לעליון נדריך הגדר לאל עליון (מאור ושמש). אלהים אלהיך אנכי. שם ג, ז—ח. הרי שהשם המיוחד נקרא לפעמים אלקים בלשונגו (שם). שם מלא. הוא השם הגדול שהוא ממלא את העולם בדי אותיות (שם). ותנח עליהם הרוח.

במדבר יא, כו, הענין רומז על קבלת השפע והברכה (שם).

(יד) בעבור פרישותן. עיין עירובין ק, ב: א"ר יותנן אילמלא לא ניתנה תורה היינו למדין צניעות מחתול וגזל מנמלה ועריות מיונה ופירש רש"י: שאינו נזקק אלא לבת זוגו. והדבקם בידוע מהם. עיין שהש"ר א. ה: מה יונה זו

# הַקְּדָּמַת הַמְּחַבֵּר

הָאֵמֶת הַבְּרוּרָ[ה] בַּמִּין הָאָנוֹשִי, הוא מַה־שָּהַסְכִּימָה צְּלִיו דַּצַּת רֹב בְּנֵי אָדָם שְּבְּעוֹלְּם, וּכְבָר הָסְכִּימָה דַּצַת כְּלָם, לְהַאֲמִין פֵדוּת אֲנָשִׁים: וּבְרְבוֹת הַמְּצִידִים צל הַדְּבָר שָׁיָצִידוּ צְּלְיו אָז יִתְאַמֵּת הָצְנְיָן יוֹתֵר בְּצֵינֵי שוֹמְפֶיוּ וּבְהְיוֹת הַמְצִידִים מוּצְטִים יִפֹּל קְצָת סְפַּק בַּדְּבָר לפּקְחִים: וְהַעּנְיִן הַנָּה נִתְחַזַּק כָּל־כָּךְ אָצֶל לְּנֵי־אָדָם, עד שֶׁקְּדְעוּ בְּנְמוּםִיהָם כְּל־אָמָה וְאִמָּה, לָהָמִית אָישׁ אֶחָד בַּל פִּי שְנַיִם בַּדִים אוֹ שְׁלשָה: וְאַם מִן הַשְּלשָה הַכִּי נִכְבָד. גַּם תּוֹרַת משָה הַשְּׁלֵמָה צִּוְתָה כֵן. וְגַם כֵּן הָסְכִּימָה דַּעַּת הַכֹּל מִשַעם זָה לְקַבֵּל מִפִּי צָבוֹתֵיהֶם זִקְנֵיהֶם צֵדוֹתָם בְּמַה־שֶּׁמְּסַפְּרִים לָהֶם, שָאָרֵע בִּימֵיהָם אוֹ בִּימֵי אֲבוֹת צָּבוֹתִיהֶם: וְאֵין סָפֵּק כִּי בִהְיוֹת אֲבוֹת הַמְּעִידִים רַבִּים, וְאוֹמָם שֶאֶרֵע בִּימִיהֶם הַפַּצַשָּׁה וְרָאוּ אוֹתוֹ בְּצִינֵיהֶם רַבִּים יִתְסוַק הַדְּכָּר בְּלֵב הַכָּנִים הַשּוֹמְעִים: על בֹּן כְּשֶׁרְצָה הָאֱלֹקִים לְתֵת תּוֹרָה לְצַמּוֹ יִשְּׂרָאֵל נְתָנָהּ לָהֶם לְצֵינֵי שֵׁשׁ מֵאוֹת אֶלֶף אֲנָשִים נְדוֹלִים, מְלְבֵּד טַף וְנְשִׁים רַבִּים, לְהִיוֹת כָּלֶם צֵּדִים נָאֱסְנִים על הַדְּבָרִים: גַּם לְמַעון תִּהְיֶה הָצֵדוּת יוֹתֵר חַזְקָה וְנָאֱמְנָה זְכוּ כָלָם לְמַצֵּלַת הַנְּבוּצָה, לְפִּי שָׁאֵין בְּמַה־שֶּׁינְדֵע מְצֵּד הַנְּבוּאָה נוֹפַל סָפֵּק לְעוֹלָם: וָזֶהוּ שָאָמַר הַשֶּׁם יִתְּבָּרַךְ לְמשֶׁה: "בַּעֲבוּר יִשְׁמַע הָצֶּם בְּדַבְּרִי צְּמָּךְ וְגַם־בְּךְּ יַאֲמִינוּ לְעוֹלֶם" (שמות יט ט), ּפְלוֹפַר: הַם וּלְנֵיהֶם לְעוֹלֶם יַאֲמִינוּ כְּף וּבְנְבוּאָתְף, כִּי אָז יֵרְעוּ יְדִיפְה נָאֱמְנָה ״כִּי־יְדַבֵּר אֱלֹהִים אָת־הָאָדֶם נָהָי״ (רברים ה כא), וְשֶׁכֶּל־נְבוּאָתְהְ אֲמֶת: וְלוּלֵי שְׁנְכוּ לְנְבוּאָה בְּּכְל־הָבוּאָתוֹת. שֶׁצְשָׁה משָה לְפֵינֵי פַּרְעֹה וּלְפֵינֵיהֶם, הָיָה יָכוֹל בַּעֵל הַדִּין לַחֲלֹק וְלוֹמַר: מִי יוֹדֵע אָם פָשָה הַכֹּל בְּתַחְבּוּלוֹת חָכְמַת הַשֵּׁדִים אוֹ בְּכֹם שַׁמוֹת הַמַּלְאָכִים: וְאַף־צַּלֹ־פִּי שְׁחַכְמֵי מִנְרַיִּם וְכְל־חַרְטָפֶּיהָ. שַּׁהָיוּ בְקִיאִים בְּחָרְמַת הַשֵּׁדִים וְהַכִּּשׁוּף יוֹתֵר מִכְּל־שְאָר הָעוֹלֶם, הוֹדוּ בְּצֵל כְּרְחָם לְמְשְׁה, וְאָמְרוּ לְפַּרְעָה: כִּי בְּכֹחַ הַשֵּׁם צָשָׁה, כְּמוֹ שֶׁכָּתוּב "אֶצְבַּע אֱלֹהִים הִיא (שמוח ח טו). אַף־עַל־פִּי כֵן הָרוֹצֶה לְּהִתְּצֵקִשׁ יאֹמַר: בְּיִתְרוֹן חָכְמָתוֹ מֵהֶם. צְשָׁה וְהוֹרוּ לוֹוּ אֲבָל אַחְרֵי הַנְּבוּאָה. לא נִשְאַר לָהֶם שוּם צֵד פָּקְפוּק בָּענְיָן, וְיָדְעוּ בְּבֵרוּר. כִּי כָּל־הַמַּצְשִׁים נַצְשוּ בְּמִצְוֹת אֲדוֹן הָעוֹלֶם וּמִיֶּדוֹ הָגִיעַ אֲלֵיהֶם הַפֹּלּן, וְהֵם שֶׁרָאוּ לְצֵינֵיהֶם וְיָדְעוּ הַדְּבָר יְרִיצָה אֲמִתִּית. שָׁאֵין לְרְנֵי הָאָדָם אֵמֶת חַזָקָ(ה) יוֹמֵר מָזֶה, הַצִּידוּ לְּבְנִיהֶם אֲשֶׁר יָלְדוּ אַחֲרֵי כֵּן, כִּי כָּל־דִּבְרֵי הַתּוֹרָה אֲשֶׁר קִבְּלוּ עֵל יַר משָה מִ, בְּרֵאשִית״ עד , לְצִינֵי כָּל־יִשְׂרָאֵל״ אֱמֶת וּבְרוּר בְּלִי שום סְפַק בְּעוֹלְם, וּבְנֵיהֶם הַפִּידוּ לִבְנִיהֶם גַּם כֵּן, וּבְנֵיהֶם לָבְנֵיהֶם פָּדֵינוּ. נִמְצֵאת תּוֹרְתַנוּ בְיָדֵינוּ תּוֹרַת אֱמֶת מִפִּי שֵׁשׁ מֵאוֹת אֶלֶף צֵיִים נָאֶמְנִים, שָׁהוּא חֶשְׁבּוֹן הַכּוֹלֵל כְּל־דֵעוֹת בְּנֵי אָדָם. מְלְבַד טַף וְנְשִׁים. וְצַתְּה אָם יָטְעֹן פֶלֵינוּ מֵסִית. אֲשֶׁר לְּכָבוֹ פּוֹנֶה מֵעֶם יְיָ אֱלֹהֵינוּ. וְיֹאמֵר: מַה־לְּּף אִישׁ יְהוּדִי (קְכָּלְתְף, וּמַה־לְּךְּ לִשְׁאל אָבִיךְ וּוְקַנֶּיְרְ זְ חֲלָר וּדְרשׁ בְּדַצְתְּךְ הַטּוֹבְ[ה] וְהַצְּמֵק סְבָרוֹתִיךְּ, פְּקַח צִינִיךְ וּךְאָה מַה־בְּעוֹלְמֶך: תְּנוֹצַת הַגַּלְגָּל וְאַרְבֵּעת הַיְּסוֹרוֹת שֶׁבַּאָדְמָה. מַהֶּם תִּרְאָה וְתְבִין מַצְּלוּמוֹת חָכְמָה. וּבְשִּׁכְלְךְּ חֲלָר וְתִלְמֵּד הָאֶחָד אֵיךְ יֵסִד — נְשִׁיב אֵלָּיו. כִּי מִצַּד חַקִּירָתִנוּ לֹא נוּכַל לְהַשִּיג לְעוֹלָם בִּדְבַר אֱלֹקִים כְּלוֹם, כִּי גִם בְּעָּוְיָנֵי הָעוֹלָם הַשְּׁפָּל. לֹא יָכְלוֹ כָל־חַכְמֵי הַשָּׁבַע לְבוֹא עֵּד תַּכְלִיתָם, כִּי מִי יְגַלֶּה בְּחָכְמֵת הַמֶּחְקֵר סְגֻּלֵת הָצֵשְׁבִים וְהַפַּרוֹת וּסְגַלַת אֲבָנִים טוֹבוֹת וִיקְרוֹת וְסָבַּת הָנוּצַת הַבַּרְדֶל בְּאָבָׁן הַחְתִּיוֹת, כִּי שֶׁם צְמְדוּ מַתְמִיהִים כָּל־חַכְמֵי הַשָּׁבַע וְכְל־חַכְמֵי תְבוּנוֹת: אַף פִּי נֹאמַר: לְהָבִין מֵהֶם חָכְמוֹת נְכְבֶּדוֹת וְדַעַּת אֱלֹקִים נִמְצָא. חַלִּילָה לְנוּ. חַלִּילָה ּלְבוֹא אַחֲבֵי הַמֶּלֶךְ בְּגְּהָהֵנוּ וּלְהָרִים יָד וְלַחְשׁם מַחֲשָׁבוֹת בְּמַה־שֶׁלְמִיּלָה מִמַּחְשְׁבוֹתינוּ וְאֵין צֹרֶךְ אַלֵינוּ. פִּי הָנֵּה אֲבוֹתֵינוּ זָכְרוֹנָם לִבְּרָכָה. הַפָּה סְדְּרוּ שֻּלְחָן לְפָנֵינוּ. הַם הָצְּמִיקוּ שְׁאָלְה וּבָאוּ אָל תַּכְלִית הַיְדִיעָה הָאַמִּתִּית וְהָשִּׁיגוּ לְדַצַת "כִּי יְדַבֵּר אֱלֹהִים אָת־הָאָדָם וָחָי" (וברים ה כא): וּמָה־לָנוּ אַחֲרֵי זֹאת לַחַקֹר וּלְחַטֵּט אַחַר דִּרְרֵיהָם: הַאֱמֶת אָתְּםוּ רַק לְשְׁתּוֹת בַּצְּמָא אֶת־דְּרְרֵיהָם כָּכְתָבֶם ְוְכִלְשוֹנָם. וְהַמְּשֶׁל בָּזֶה: מִי שֶהַצִידוּ לוֹ אָלֶף צַלְפֵי צְּנְשִׁים. שָׁלֹא לְשְׁתּוֹת מֵימֵי נַחַל אָחָד, לְפִי שֶּרָאוּ אוֹתְם־הַמֵּיִם מְמִיתִים שוֹתִיו, וְנָפוּ דְבָר וָה אֶלֶף פְּצְמִים בּּוְמַנִּים שוֹנִים וּבְאִישִים מָחֶלְקִים בַּאֲרָצוֹת: וְאָמֵר אֵלָיו חָכָם אֶחָר רוֹפֵא סְּדְּחָק: אַלּ חַּאֲמִן לְכִּלְם. כִּי אֲנִי מוֹדִיצְךְ מִצֵּר הַחָּכְמָה. שָׁאֵין אוֹתָם הַמַּיִם רְאוּיִים לְהָמִית. לְפִּי שֶׁהֵס זַכִּים וְקַלִּים וְהֶּצְּפְּר שֶׁעּוֹבְרִים עָּלְּיו טוֹב, שְׁתָה מֵהֶם כְּנַפְשְׁךְ שְּׁבְעֶּךְ: הָטוֹב לְּזֶה לְהָנִים עֵדוּת הַכֹּל הַמְּפְרְסָם וְלַצְשׁוֹת

II. Competition and Cooperation in the Human Experience

# TOAH

Whenever one mentions the sidrah of Noah, it understandably brings to mind the flood. But there are times when people ignore the fact that the sidrah is composed of two different sections. Only the first section deals with the flood; the second is about the world after the flood, that being the world we live in today. It is an interesting fact that the dividing line between these two worlds goes through the exact middle of the sidrah. The appraising these two worlds, it would appear that there is. first 77 verses deal with the flood, while the 76 verses after the verse (Gen. 9:17), "this is the sign of the covenant," refer to our world. The covenant mentioned here is the promise that the world will continue to exist, with nature remaining as it is now, unlike the previous world, whose nature would change as a result of the flood. From that and summer and winter, and day and night will not cease." This is the world in which we live. Now, in point on, the world continues according to its standard no difference between them. Regarding man before the flood, we are told (6:5), "every inclination of [man's] thoughts was always evil," whereas after the flood it states pattern (8:22): "seedtime and harvest, and cold and heat, (8:21), "for the inclination of man's heart is evil from his youth upwards." The condition of the earth before the flood was one of (6:11), "the earth was corrupt ... and the earth was filled with violence," and the world after the flood begins with drunkenness and lewdness, followed by the Tower of Babel, or, as our Sages refer to it, the generation of the separation. It is with the Tower of Babel

that I would like to deal today.

If one reads the text superficially, it would appear that this deals with a sin by mankind, and the punishment which followed it. However, if we examine the matter in depth, we will see that there was no comparison between the generation of the flood and the generation of the separation. Regarding the generation of the flood, we are told clearly (6:12), "all flesh had corrupted its way on the earth" — and the flood came as a punishment. Regarding the generation of the separation, the Torah merely mentions that they planned to construct a city and a tower, and to congregate about this structure. There is no specific statement in the Torah deploring this, but, as a result of this action God decreed that the languages be mixed up, and that people be dispersed throughout the world. Again, superficially, it would appear to us that the decree came about as a punishment, but this is not stated specifically.

for the benefit of mankind. The major significance of the It would appear to me that this decree was not a Tower of Babel episode is not at all the attempt to punishment, but, on the contrary, it was an action taken construct a tower, but refers back to what is stated earlier, (11:1) that "the whole earth — the renewed mankind after the flood — was of one language and of one speech." After the failure of the construction, different languages arose, and that entailed different speech. It appears to me that the root of the error, or sin, of the generation of the separation was not the building of a city and tower, but the aim to use these artificial means to ensure a situation according to many naive people in our days, a description as an ideal situation: all of humanity a single bloc, which, in modern parlance, would be known as of "one language and one speech" - of centralization, But one who truly understands will know that there is totalitarianism. One language and one speech - is, without differentiation, and as a result without conflicts.

conformism: a city and tower as the symbol of the nothing which is more threatening than this artificial where there will not be differences of opinion and there different values. One cannot imagine greater tyranny than sterility than that — that there should not be exceptions and that there should not be deviations from what is concentration of all of mankind about a single topic will not be a struggle over different viewpoints and over that, one cannot imagine a greater mental and moral accepted and agreed upon, and this being maintained by the artificial means of a city and a tower.

of thought and differentiation of values, in which people In His mercy and compassion for mankind, God prevented this from occurring, and He made a humanity where a totalitarianism of complete unity cannot be. Thus, there are differences and contrasts, differentiation have to struggle for their values, for their aims, and for their desires, which differ one from the other.

such that one of the greatest historians stated that it is nothing but the account of the crimes, follies and disasters It is true that the result is that human history has been of the human species. This historian (Edward Gibbon) told the truth, but did not tell the whole truth. It is true that history is the account of the crimes, follies and disasters, but it is also the account of the struggle of people against the crimes, against the follies, and against times and in all human societies is what grants moral significance to the history of mankind. It is not coincidental that only after the episode of the Tower of Babel, when there was no longer "one language" and there was no longer "one speech" for all of mankind, was Abraham able to arise and to revolt against the world of his father Terah and his idols (according to the Aggadah, he also revolted against Nimrod the Wicked's rule). In a world of "one language and one speech," an Abraham can never arise against Terah (and Nimrod). God granted us a the disasters, and the fact that this struggle exists in all

great favor, in that He prevented the totalitarian - them to struggle over conceptions and values, even if this struggle involves heavy sacrifices, but these sacrifices period of time (R' Akiva) said, on the verse (Eccl. 12:1), in them" — which according to the literal meaning refers "when there will be neither merit nor guilt": in a world in concentration of people, and permitted — and even forced are of importance. One of the great Jewish Sages of a later "the years draw near, when you will say, I see no purpose to man's old age — that this is a hint at the Messianic age, which all the problems have been solved and there is perfect harmony, where there are no good deeds or bad there will be "no purpose in them." The "purpose" we deeds, and where there is no place for struggles and efforts, can discern in existence consists just in the differentiation - in contrasting viewpoints and differences over which people struggle, and over which they battle, and it is by this that their existence gains moral value.

# Introduction

or more than forty years, Ohr Somayach has been in the forefront of reconnecting Jews to their heritage and birthright. Our alumni – and indeed we can now include their children and even grandchildren – include Roshei Yeshiva, authors of sifrei kodesh, stellar mechanchim, congregational rabbis, and professionals in all walks of life who are deeply devoted to Torah and Yiddishkeit, true pillars of their communities and forces for good. While our work is far from over, it has, with the help of G-d, been remarkably successful. People often ask what is the secret of Ohr Somayach's success? And our answer is we have no secret other than exposing our students to the awesome power of limud haTorah.

Our sages teach that the study of Torah is the greatest of all mitzvos. One might assume that Torah study is simply a means to know what do; after all, Judaism is a religion of deed. The Almighty has given us commandments that we must do and prohibited activities that we must avoid and without assiduous study, one would simply not know how to act. Although this is certainly true, it is an incomplete truth. Even if one knows the "bottom line" or has someone that can tell him the "bottom line", there is a separate obligation to delve, to analyze, to attempt to understand not only the views we follow in practice but even the views we discard for "these and those are the words of the Living G-d". In the infinitude of Torah which is a mirror of the infinity of G-d Himself, all of the views of our Sages contain sparks of light, fragments of eternity that contribute to the ultimate realization of Divine truth. Thus, we study Beis Shammai as well as Bais Hillel; we analyze a hava amina (an initial assumption that the Talmud eventually discards) as well as a maskana (the final conclusion). We connect to the infinite nature of G-d precisely to the degree that we connect to the thought processes embedded in the Torah. It is the process itself that effects the connection. In contemporary parlance, it is the journey, not only the destination, that matters. And the journey is filled with nooks and crannies, side roads and digressions, false starts, mazes and conundrums, a veritable sea (as the Talmud is called), so easy to get lost in but at the end of the day, if one truly perseveres, he is promised success.

Limud HaTorah in-depth sanctifies and elevates our personalities, enabling us to achieve purity, sanctity and communion with the Divine; but the fullness of this experience cannot be achieved by superficiality. As one who has the honor of teaching in Yeshivas Ohr Somayach, an institution that has brought thousands of students back to authentic Judaism, I as well as my colleagues have seen over and over again that it is precisely the toil and effort in attempting to understand the intricacies of the Oral Law and the process of grappling with its perplexities that, more than anything else, brings a person back to Torah and therefore back to G-d.

HaRav Yitzchok Breitowitz שליט"א Rav of Kehillos Ohr Somayach

# Contents

| lopic                    | One: General Rule - Cannot Kill in order to     | SAVE A LIEE |
|--------------------------|-------------------------------------------------|-------------|
| Section 1                | Gemara Sanhedrin 74a                            | 5           |
| Section 2                | Nach: II Shmuel 20                              | 9           |
| Section 3                | Rambam, Hilchos Yesodei Torah, Ch. 5            | 13          |
|                          | Topic Two: Exception - The Law of Rodef         |             |
| Section 1                | Gemara Sanhedrin 73a                            | 15          |
| Section 2                | Rambam, Hilchos Rotzeiach, Ch. 1                | 21          |
| Section 3                | Chazon Ish, Yoreh Deah, Siman 69                | 23          |
|                          | Topic Three: Financial Liability of a Rodef     |             |
| Section 1                | Gemara Sanhedrin 72a                            | 25          |
|                          | Topic Four: Financial Liability of the Victim   |             |
| Section 1                | Gemara Bava Kamma 117b                          | 31          |
| Section 2                | Rambam, Hilchos Chovel uMazik, Ch. 8            | 33          |
| Section 3                | Rambam, Hilchos Gezel vAveidah, Ch. 12          | 33          |
| Тог                      | PIC FIVE: CAN A BABY BE A RODEF? WHAT ABOUT A F | FTI 1C2     |
| Section 1                | Gemara Sanhedrin 72a                            | <b>35</b>   |
| Section 2                | Rambam, Hilchos Rotzeiach, Ch. 1                | 37          |
| Section 3                | Chidushei Rabbi Akiva Eiger, Sanhedrin 72b      | 37          |
| Questions for Discussion |                                                 |             |

III. Fair Treatment of the Stranger; Ger Zedek and Ger Toshav

## IV. Laws of Rodef and Mesira

עין משפט בר כוצוה נה א מיי פ"א מהלי מלח הלכה יג פתנ

לארן קפא טושיע חית פר

מכז סניף מ: בי בתרי פיים מהלי מוכל

מדק הלכה יב כמג

יסדי טונה הלסה א כג

שר קנו ספיף מ:

ליקומי רש"י

ולפיל נהן. וכי ינצו

אנשים. זה עם זה ומסין להכום לה חבידו

והכה מת המצה נשמיה כא, כבן, דבתים ואם

אפון יהיה, פתמה המפה ונתתה נפש

מהת נשש. ומפים פום מסון פום למ לחברו

נחסון מלח נחבים ומשמכיון נחסון לסחג מח זם וסרג מח זה חיינ מו יום וסרג מח זה חיינ

מח וה והכל מת זה מיני נמכון להכוע הימך מקטיל וכי ליחכתן מיכם מייד אף על גב דלל נחכון מלל למבירו דכם

כמינ וכי ינט מנשים ונו׳

כמינ וכי ינט מנקים וש שכון. משבי צלא ידרת ישנים. לפוס דתי ולדוח לנעל שמין שוחם כמה היסה רחיים למכר כשוק להעלוח כומיה בשכיל להעלוח כומיה בשכיל

להעלות כרתיה נשכיל הריתה. עטש יעוש, ינפי

ממון ממע כמו (דכרים ככ יע) וכנקו אותו מחה

כסף ושמים שמז, דשיבר

יהיה. שממכ

כן סורר ומורה פרק שמיני סנהדרין

רב פבא אבר. הת דקתני תחותו יש לה קנס כמפוחה קחמר דגח קנסה ומי היה ולהדילה לה ניתן דהה הינה מקסדה: אביי אבר. לעולם כאנוסה וכגון דיכול המציל להציל באחד מאנריו של זה שלא ניתן להורגו מעמה זרי יונתן כן שאול היא: ויכוד. הנרדף או הרואהו להציל באחד מאבריו ולא הניל אלא בנפשו נהרג עליו: במצות שבמיחה. שהוא מחכוין להרוג את חמרו והכה את האשה הכחוב מדבר: דבתיב ואם אשון ידיה. ואי לא מחכרון להרוג דשוגג הוא אמאי מחכריל אלא לאו ש"מ במחכריו ושחם כולת ניתו להצילו בנסשו כדאמכינו לעיל וזה

רב פפא אמר במפותה ודברי הכל אביי

אמר ביכול להציל באחד מאבריו ורכי יונתו

כן שאול היא דתניא יירבי יונתן כן שאול

אומר ארודף שהיה רודף אחר חבירו להורגו

ויכול להצילו כאחד מאכריו ולא הציל נהרג

עליו מאי מעמא דרכי יונתן כן שאול דכתיב

יוכי ינצו אנשים (יחרו) וגו' ייוא"ר אלעזר

י במצות שבמיתה הכתוב מדכר דכתיב

ם ואם אסון יהיה ונתחה נפש חחת נפש ואפ"ה

בשו ע סושיע היית קיתן מם פעיף ג: מו גדוהו מיי פיים מהלי שלא יהא מטוע הביב עליו. דמדניתן להצילו בנפשו כל סמג פשין ה טושיים ייד שכן דניתן במתונו:

קסבר שנשין שן הדין. לא דמי לעונשין מן הדין<sup>נו</sup> דאפליגו נה אפי ורבא לקמן בפי הנשרפין (הי ויכוד. הנרדף להדל פלחו נלחר חלוכריו של חדף כען לקטע רגלי. ודא חציד, שלם הרגו פי.) (ב) כלסרישית בפרק די מיתות (ד' ע: ד"ה השמא) והא דאילטריכא לעיל מד למעוכף עטודה כוכבים היינו נמי למאן דאמר עונפין ומ״ד אין עונפין הוה משני חד למעוטי בהמה דדמי

אמר רחמנא אולא יהיה אסון ענוש יענש אי אמרת בשלמא יכול להציל באחד מאבריו לעריות ואידך איידי דכחיב נער כמיב נמי נערה: לא ניתן להצילו כנפשו היינו רמשכחת לה דיעגש כגון שיכול להציל כאחר מאכריו אלא אי אמרת יכול להציל באחד מאבריו נמי ניתן להצילו בנפשו היכי משכחת לה דיענש לו דילמא שאני הכא דמיתה לזה ותשלומין לזה (ו) לא שנא יי דאמר רבאיי ברודף שהיה רודף אחר חבירו ושיבר את הכלים בין של נרדף ובין של כל אדם פמור מאי מעמא מתחייב כנפשו הוא ונרדף ששיבר את הכלים של רודף פטור של כל אדם חייב של רודף פטור שלא יהא ממונו חביב עליויו מגופו של כל אדם חייב שמציל עצמו בממון חבירו ורודף שהיה רודף אחר רודף להצילו ושיבר את הכלים בין של רודף בין של נרדף בין של כל אדם פטור ולא מן הדין שאם אי אחת אומר כן נמצא אין לך כל אדם שמציל את חבירו מיד הרודף: אכל הרודף אחר כהמה: תניא רשכ"י אומר העובד עבודת כוכבים ניתן להצילו כנפשו מק"ו ומה פגם הדיום ניתן להצילו בנפשו פגם גבוה לא כל שכן ייוכי עוגשין מן הדין קא סבר עוגשין מן הדין 'תניא רבי אלעור כרכי שמעון אומר המחלל את השכת ניתן להצילו בנפשו תניא רבי אלעזר ברבי שמעון אומר המחלל את השבת ניתן להצילו בנפשו את הפנים. מין פו סבי כאבוה דאמר עונשין מן הרין ואתיא שבת יובחילול יו חילול מעבורת פטור משפו משום משום במיל משם שהיי סבית כאבוה ראמר עונשין מן היו ין האוצה שבור בידינות בית נתוה כלוד ו מפיר ממנס שבי 1 כוכבים א"ר יותנן משום ר"ש בן יהוצדק נימנו וגמרו בעליית בית נתוה כלוד ו מפיר מנס מי היא 2 כל עבירות שבתורה אם אומרין לאדם עבור ואל תהרג •יעבור ואל יהרג חוץ 2 מוני ומני מוני פול פי 2 כל עבירות שבתורה אם אומרין לאדם עבור ואל תהרג פינעבו לא והא תניא 3 פיר מונים ואל נימט מודף אמר מעבורת כוכבים לא והא תניא 3 פיר מונים וגילוי עריות ושפיכות דמים ועבורת כוכבים לא והא תניא 3 פיר מונים לפינו מפט מודף אמר ז כר"א "דתניא <u>ר"א אומר</u> "ואהבת את ה' אלהיך ככל לבבך ובכל נפשך ל 60 ממחתי יולא מנג ז ובכל מאדך אם נאמר בכל נפשך למה נאמר בכל מאדך ואם נאמר בכל 8 לפנן המס לפונו. ולא הקלבת א העקרו מדל לעד במה והוא לא יעבור דמי 15 נערה המאורסה לרוצה מה רוצה יהרג ואל יעבור אף נערה המאורסה חהרג 210 מנה שמים ביה אן לאר הפאלו מדל אור הפאור מה לאר הפאלו מדל לי שבור למי מול מול המול המול לו שבור למי היה ביא המול מתחום ביה אל לא המלות משום 10 ואל תעבור רוצה יו גופיה מנא לן סברא הוא דההוא דאתא לקמיה ודיבה 10 ומול מעד מול מול לי מרי דוראי זיל קצוליה לפלניא ואי לא קצולינא לך אמר ליה 17 ואמר ליה אמר לי מרי דוראי זיל קצוליה לפלניא ואי לא קצולינא לך אמר ליה 17 ומול מית מולים ודים להד מציפרת נהכת גד רונת כיון דפוף מוף שני לבשרוך ולא הייקטור בי ייבו דו בא דיון בובא בשני ו אבא ובא ובובה בא במוספות ניס ונב שנו לרכם למרספו מוסף 21 למיכל ליכד שני אלא שלא בשנית גורת הכולכות ייפורת שני את איר יותנן לא שנו אלא שלא בשנית גורת הכולכות ייפורת שלי ממני פני

ראבל בשעת גזרת המלכות אפי מצוה קלה יהרג ואל יעבור כי אתא רבין א"ר שיפין מן היו ויפים. יוחנן אפי שלא בשעת גזרת מלכות לא אמרו אלא בצינעא האבל בפרהמיא אפי מצוה קלה יהרג ואל יעבור מאי מצוה קלה אמר רכא בר רב יצחק יאמר רב

ברה רב אפין נגיתון 27 חפיב ונאה ליוצרך יותר מדם מבירך וצי שוושיל שכביל 28 הלכך אין כאן לותר ומי צהם ולא שימות נהם שלא החיר הכתוב אלא משום חפשת נפשם של ישראל להקב"ה וכאן שיש אנוד נפש חפירו? בן צדל פפוע המוד? 25 לה ומנוש לאו ניתן דבר המלך לדמום שלוה על הרצימה: ואפילו מצוה קלה יהרג ואל יעבור. שלם ירגילו העוכדי כוכבים להמריך את הרצימה לכן: עכהחל

כנחיי (נדיד: 3) בידי הדוצה (נדיד: 10 בכל הפקומות (פסחים כה דיב יותא פכציב) איזא דרבא וכיא כשאילתות) (גליק) (כיה כאן כנחייו: 1) להככר או ישראל מדום לעברת כנכרים עליון) וביפרי שלפני הדעוור הנוסח כשתו הספר, וכן כמסון: 3) נדיל ראיכאן (גליון) בידו הדסידר: 10 ישי להוסיף דבתיב (בארים, וכיח-בונוקי יותף)»: 2) צל אפ-(דשק-וכזה בונוקי יוסף): 3) ציל הבירך (דקים): 5) עיי נריבתנינא חורס פיי סוייה ולכן, מה שהקשה חוניה בדברי החופי: 

בכורת הש"ם עם הוספות

के र्रिष्ट धा, हा देवता פט, כחוסת לג. ג) ועמדם לקמן פט. על ם) נלפיל נד. ושם נקתן). ו) נפ"ו כו:ן, ז) יומם פה, פ"ו כו: כל: ם) מיכות קמו פקמים כה. יומה פב, כן) [לפיל בנ, וקדנן.

רודף היה שהיה מתכוין ואפ"ה כתיב

דאם לא יהיה אסון שאין כאן חיוב

מיחה ענוש יענש דמי ולדות: אי

אמרת כשלמא וכר. כגון שיכול הרוחה

להליל בחחד מחבריו דהוח לח ניתן

להורגו הלכך חין כאן מיחה ויענש:

אלא אי אטרת וכר, מממי יענט המ

רודף הוח וניתן להכיל בנפשו: דילמא

שאני הכא. להכי משלם ואע"ג

(דליכה משום דמיתה

לוה ומשלומין לוה המיחה והמשלומין

מינן באין לו ע"י אדם אחד שהמיחה

באה עליו בשמל חמרו שהיה מריב

עמו והחשלומין דבעל החשה הן

דאימש דעלמא הוא הלכך לא מיכטר

מחשלומין דהחי משום חיוב מיחה

דמיחייב אאידך: לא שנא אם היה

כאן חיוב מיחה אין חילות להתחייב

משלומין בין שהמיחה כחה עליו בשכיל

בעל החשלומין בין שבאה עליו בשביל

חחר פעור: מתחייב בנפשו הוא.

ברדיפה זו שהרי ניתן להציל בנפשו

ואע"ג דכלים הללי של שאר כל אדם

הן דמימה לזה ומשלומין לזה פטור:

זרודף שהיה רודף. אמר מפכו להוכגו

הכלים וכו׳: סבר לה כאבוה. כעכודת

כוכפים דעונשים מן הדין והדר יליף

שכח בחלול חלול מעשדת כוכמים

מחלליה מוח יומח (שמוח לא) ומורעך

לא חתן להעפיר למולך ולא חחלל

הנהות הכ"ח (מ) גםי משלומן לוה. ניינ פר לפיל קף עי פיינ וככיק קף כנ כיים כמוק': (3) הוס' ל"ה

נסרק חרכע מיתוח:

גליון הט"ם נפי יובור ואל יהרג הוץ, פי' פוטה י פ"כ מופ' ר"ה טמו

תורה אור הכלם אזוכי ינצו אנשים (נָנָפֵוּ אָלָּיָה הָרָה (דָּנָאוּ לָרָיה וְלֹא יָהְיָת אַםּאָ ענוש עניש באיטר ישיח עליו בעל האשה (נתן בפגרים: משת של מכן

בן מָשׁם אָפוֹן הָהָה זרודף שהיה רודף, ממר מפיכו נהולגו וְנָהַהָּה וְפָשׁ הָתָה חֹה ְ כודף שמריו להצילו ושיכר שמ נַמַשׁ: ניסח כא, כנן ע) ולקלרתם אַת הַלְּקָבָת כי לרש הוא לכם בְּחָלֻלְיהָ מוֹח יוֹבֶּח כִּי כָל הָעַשָּׁה בָה מְלָאכָה מכרסה קופש הקוא

ו (רקת מ): נתוה, עם המיע: רעבור טקרב עשיה: 2 ואל יהרג.<sup>פן</sup> ופי כהם ולא שימות טהם: הימונים לא תפוב החץ מעבודת כוכבים וכר. לממן יליף ליהול היא לה לה בשרהםיא. לממן ממים כתם תמל מחל את אם אלווד ל הכרכבים לא מחלל את אם אלווד להכרכבים לא מחלל את אם אלווד להכרכבים לא מחלל את המולא או מתכרבים לאול אני בין ניפא יה שנו 5 פרהפים: לא תחללו. בפרהפים פיכם חן ישמדתם את חלתי 6 תלול השם ולכיך לקדש את השם ווהו משפר אשר 7 ונקדשתי שמוסר נפשו על אהכת יוצרו: יַנִישָּה אֹחָם הָאָרָם וְנִייּ 8 ואהבת את הי אלהיך. משמע שלם

מצלעטר תי יודע שנפשו חמינה ליוצרו . הנהוח וציונים 23יוחל מנפט חמינו הלכך דכר המקום מן האפונים ונחים 24 לת ניתן לדתות: מרי דוראי, תדון במסו אמא ישנש 25עירי ונכרי הוה: מאי חזית דרמא ממסו אמא יתנה כל עירי ונכרי הוס: מהי הוית וומה כן וברץ אדא רבה 26 דידך סומק מצי. תי יודע שיהל דתך דרי חום מוכח לעים

כנון מתרו לי הרוג ישרפל פניכך ומם לפר מיהרג (מפחים כחו). ולא תהללה לפטר פל דכרי מדרין ממשמע שואמר ולה החללו מה חלמוד ימו החלם מה תמור פנתך וקדם במד יכול ביחיר חלמוד לחדר כמוך כיחיר חלמור לומר כמוך כני ישראל וכשהוא מוסר

### Section 1

# Gemara Sanhedrin 74a

The Gemara now turns to discuss when one must allow himself to be killed rather than sin:

קימנו זמרו בעליית בית נתזה בלוד – R' Yochanan said in the name of R' Shimon ben Yehotzadak: ימנו זמרו בעליית בית נתזה בלוד – Concerning all prohibitions took a vote on the matter and decided in the attic of Niszah's house in Lod: כל עבירות שבתורה – Concerning all prohibitions in the Torah, אם אומרים לאדם עבור ואל תהרג – the law is that if they tell a person: "Transgress such and such a prohibition and you will not be killed, but if you refuse to do so, we will kill you". יעבור ואל יהרג – he should transgress the prohibition and not allow himself to be killed [23], מעבודת כוכבים וגילוי עריות ושפיכות דמים he should transgress the prohibition and not allow himself to be killed. A person must give his life rather than commit any of these three sins [24]

The Gemara asks:

אמר רוביים לא – Now, is it true that one may not engage in idol worship even if it costs him his life? אמר רבי ישמעאל – But it was taught in a Baraisa: אמר רבי ישמעאל – R' YISHMAEL SAID: מנין שאם אמרו לו לאדם - FROM WHERE DO WE KNOW THAT IF THEY SAID TO A PERSON: עבוד עבודת כוכבים ואל תהרג "ENGAGE IN IDOL WORSHIP AND YOU WILL NOT BE KILLED, but if you refuse to do so, we will kill you " מנין שיעבוד ואל יהרג " – FROM WHERE DO WE KNOW THAT HE SHOULD WORSHIP the idol AND NOT BE KILLED? תלמוד לומר "וחי בהם "CRIPTURE TEACHES: [25] You shall guard My decree and My laws that man shall carry out AND BY WHICH HE SHALL LIVE. ולא שימות בהם - This implies that man shall live by God's laws AND NOT DIE by them. Thus, if a person is threatened with death unless he engages in idolatry. he should worship the idols to save his life.

יכול אפילו בפרהסיא – YOU MIGHT THINK THAT the above is true EVEN if he is being forced to worship idols IN PUBLIC.

"ולא תחלנו את שם קדשי ונקדשתי – SCRIPTURE therefore TEACHES: AND YOU SHALL NOT DESECRATE MY HOLY NAME, AND I WILL BE SANCTIFIED among the children of Israel. [27]

Now this Baraisa clearly states that one may worship idols in private if he is being threatened with death. This contradicts the decision reached in Niszah's attic. [28] -?

- They [the rabbis in Niszah's attic] said that this halachah is in accordance with R' Eliezer, a Tanna who disputes R' Yishmael's Baraisa, דרוניא - as it was taught in a Baraisa: רבי אליעזר אומר - R' ELIEZER SAYS: אחבת את ה' אלהיך בכל - R' ELIEZER SAYS: רבי לפשך ובכל מאדך - Scripture states: AND YOU SHALL LOVE HASHEM YOUR GOD WITH ALL YOUR HEART, WITH ALL YOUR SOUL, AND WITH ALL YOUR RESOURCES. This teaches that one must sacrifice everything rather than engage in idolatry. [29]

R' Eliezer analyzes the verse:

"אם נאמר "בכל נפשך" - IF IT IS STATED WITH ALL YOUR SOUL. למה נאמר בכל מאדך - WHY was it necessary to STATE WITH ALL YOUR RESOURCES? "מה נאמר "בכל נפשך ואם נאמר "בכל מאדך - AND IF IT IS STATED WITH ALL YOUR RESOURCES, "בכל נפשך" למה נאמר "בכל נפשך - WHY was it necessary to STATE WITH ALL YOUR SOUL? Evidently, Scripture meant to teach אם יש לך אדם שגופו חביב עליו מממונו - that IF YOU ARE DEALING WITH A PERSON WHOSE LIFE IS MORE PRECIOUS TO HIM THAN HIS MONEY, then the greatest sacrifice he could make would be to give up his life. "בכל נפשך" למה נאמר - FOR THIS reason IT IS STATED And you shall love Hashem. . WITH ALL YOUR SOUL, i.e. sacrifice your life for Me rather that worship idols.

בוב עלין מגופו - AND IF YOU ARE DEALING WITH A PERSON WHOSE MONEY IS MORE PRECIOUS TO HIM THAN HIS LIFE, then his greatest sacrifice would be to give up his possessions. "לכך נאמר "בכל מאור "בכל

After citing the Scriptural source for the ruling that one must give up his life rather than engage in idolatry, the Gemara identifies the Biblical sources which mandate that one must allow himself to be killed rather that transgress the other two cardinal sins: בילוי עריות ושפיכות דמים - One must sacrifice his life rather that engage in illicit relations with an ervah or commit murder, בדר הוא - as [the exposition] of Rebbi indicates, רבי אומר - as it was taught in a Baraisa: רבי אומר - Rebbe says: "כאשר יקום איש על רעהו ורצחו נפש כן הדבר הזה - Scripture states concerning a betrothed naarah who was forcibly violated: [31] FOR LIKE A MAN WHO RISES UP AGAINST HIS FELLOW AND MURDERS HIM, so is this thing, i.e. the attack on a betrothed naarah.

וכי מה למדנו מרוצח - NOW, WHAT DO WE LEARN about a betrothed naarah FROM the laws of A MURDERER? Absolutely nothing ![32]

- SO NOW it seems as if THIS mention of a murderer CAME TO TEACH something about a betrothed naarah, ונמצא למד – BUT in fact WE FIND that IT BECAME the subject of A TEACHING as well. [33]



עין משפט כר מצות

# בן סורר ומורה פרק שמיני סנהדרין

נה א מיין סיים מהלי נמרן קשא מושיע חיית שי תכה כעיף מ: נו ב חיד כים מהלי חוכל ומויק הלכה יע סמג פשן ע טוש"ע ח"מ סימן שפ פכיף ג: נו גר הרמיי סיה מהלי יבורי מורה הלכה מוב נ סנג פשין ה עוש"ב י סמג פשין ה עוש"ב י

ליקומי רט"י

פלמו כחסד מחנביו של מדף כגון לקשע רגלו. נידא הצריד, אלה הרגו

ולפיל נוגן, ובי ינבר

אניטים, זה עם זה ומסין להכוח את חניכו והככ את האפס ושמת

כא. ככן, דכתיב ואם אסון יהיה, שמחם הפסח, ונתחה נשש

משיב וכי ינלו חושים ונו'

ופסחים כתונ. ולא תהללו. לפטר פל דברי

הנכדף להציל

שלא יהא מכונו חביב עליו. דמדניתן להצילו בנפשו כל שכן לניהן בממונו:

קסבר שנשין כן הדין. לא דמי לעונשין מן הדין א דאסליגו בה אפי ורבא לקמן בפ' הנשרפין (ד ש.) (כ) כדפרישית נפרק ד' מיתות (די ע: ד"ה הפחם) והם דחילטריכה לעיל חד למעוטי עטדח כוכבים הייע נמי למאן דאמר עונשין ומ"ד אין עונשין הוה משני חד למעועי בהמה דדמי לפריות ואירך איידי דכחיב נער כתיב נמי נערה:

רב פפא אמר במפותה ודברי הכל אביי אמר ביכול להציל באחד מאבריו ורבי יונתן בו שאול היא דתניא "רבי יונתן בן שאול אומר ירודף שהיה רודף אחר חבירו להורגו ויכול להצילו באחר מאבריו ולא הציל נהרג עליו מאי מעמא דרבי יונתן בן שאול דכתיב יוכי ינצו אנשים (יחדו) וגו' ייוא״ר אלעזר אלעזר ייבמצות שבמיתה הכתוב מדכר דכתיב יואם אסון יהיה ונתחה נפש תחת נפש ואפ"ה אמר רחמנא "ולא יהיה אסון ענוש יענש אי אמרת כשלמא יכול להציל כאחר מאבריו לא ניתן להצילו בנפשו היינו רמשכחת לה ריענש כנון שיכול להציל באחר מאבריו

חהת נמש, ולעדם שלה נחסון מלה לחסכו נמטון אלא למכרו האמשפים נחטון להרג נסוביה לנו, אר לא מקמיל זכי הרג לא זה חייב מקמיל זכי אינטון להרג מיני לף כל נכ דלא מסון אלא למכיד דהל מיני על מולא למכיד דהל מיני בי על המסון מהם אלא אי אמרת יכול להציל כאחד מאבריו נמי ניתן להצילו בנפשו היכי משכחת לה דיענשי דילמא שאני הכא דמיתה לזה ותשלומין לזה (ה) לא שנא יו דאמר רבאי ירודף שהיה רודף אחר חבירו ושיבר את הכלים בין של נרדף ובין של כל אדם פמור מאי מעמא מתחייב בנפשו הוא וגרדף ששיבר את הכלים של רורף פטור של כל אדם חייב של רודף פטור שלא יהא ממונו חביב עליוי מגופו של כל אדם חייב שמציל עצמו בממון חבירו ורודף שהיה ולקמן עם.ן, ולא יהיה אסון, כמסה. ענדש יענש, לפלם דעי ולדום רודף אחר רודף להצילו ושיבר את הכלים בין של רודף בין של נרדף בין של לבעל שמין פוסה כמה הימה רפויה למכר כשוק להעלות כדמיה כשריל כל אדם פפור ולא מן הדין שאם אי אתה אומר כן נמצא אין לך כל אדם שמציל את חבירו מיד הרודף: אבל הרודף אחר בהמה: תניא רשב"י אומר העובד עבורת כוכבים ניתן להצילו בגפשו מק"ו ומה פגם הדיום ניתן להצילו החו החום היי שיים יים יים ה בנפשו פגם גבוה לא כל שכן יי וכי עונשין מן הדין קא סבר עונשין מן הדין מיש ותוש לוח הלה בנפשו פגם גבוה לא כל שכן "וכי עונשין כן היין לא טם עונשין כן וויין הפלים. פים דייבר "תניא רבי אלעזר ברבי שמעון אומר המחלל את השבת ניתן להצילו בנפשו את הפלים. פן פל מלכים מבר"תניא רבי אלעזר ברבי שמעון אומר המחלל את השבת "בחילול "ו חילול מעבודת פפיר מופוס פסקי ו בוכבים א"ר יוחנן משום ר"ש בן יהוצרק נימנו וגמרו בעליית בית נתזה בלוד ו ההיינ קרי וונרקה החדירות מכל החדיב לך: מה רוצח יהרג 10 לכך נאמר בכל נפשך ואם יש לך אדם שממונו חביב עליו מגופו לכך 10 מיו ממיו הדרג 10 לכך נאמר בכל מאדך גילוי עריות ושפיכות דמים כדרבי דתניא "רבי אומר היד יוונית היד יוונית היד יוונית היד יוונית וונר אמר בכל מאדך גילוי עריות ושפיכות דמים כדרבי דתניא "רבי אומר היד מונית של מונית מונית שומונית מונית של מונית נפש כן הדבר הדי 20 שנים ליינים בינו לפנים פוף 18 לקמלוך ולא תיקמול מי יימר דדמא דירך מומק מפי דילמא דמא דהרוא גבראפולאמו ליינים ונים בינים מיימר בדמא דירך מומק מפי דילמא דמא דהרוא גבראפולאמו ומיים ומיים בינים 

מצוה קלה יתרג ואל יעכור מאי מצוה קלה אמר רבא בר רב יצחק 'אמר רב אפילו

יאבל בשעת גורת המלכות אפי' מצוה קלה יהרג ואל יעבור כי אתא רבין א"ר שימן מן זהן והים יאבל בשעת גורת המלכות אפי' מצוה קלה יהרג ואל בצינעא "אבל בפרהםיא אפי' מון ממוי 6 מה יפים.

רב פפא אבר. הם דקמני המומו יש לה קום כמפוחה קחמר דכח קוסם ומי היא ולהצילה לא ניתן דהא אינה מקפדת: אביי אמר. לעולם באטפה וכנון דיכול המציל להציל באחד מאבריו של זה שלא ניתן להורגו מעסה ור' יונחן בן שאיל היא: ויכוף. הנרדף או הרואסו להציל מאחד מאבריו ולא הציל אלא מנפשו נהרג עליו: בפצות שבמיתה. שהוא מחכרון להרוג את חצירו והכה את האשה הכחוב מדבר: דכתיב ואם אסון ידוה. ואי לא מחכרון להרוג דשוגג הוא אמאי מקטיל אלא לאו ש"מ במחכרון וסחם רולם נימן להצילו בנסשו כדאמרינן לעיל חה

רודף היה שהיה מחסיון ואפ"ה כחיב דחם לח יהיה חפון שחין כחן מיוב מיחה ענוש יענש דמי ולדוח: אי אמרת בשלמא וכר. כגון שיכול הרוחה להציל באחד מאבריו דהוא לא ניתן להורגו הלכך אין כאן מיתה מענש: אלא אי אמרת וכר. למלד יענש הל רודף הוא ומתן להציל בנסשו: דיאמא שאני הכא, להכי משלם ואפ"ג (דליכאיי) לד מיחה משום דמיחה לזה וחשלומין לזה המיחה והחשלומין אינן באין לו ע"י אדם אחד שהמיחה באה עליו בשכיל חבירו שהיה מריב עמו והחשלומין דכעל החשה הן דאינים דעלמא הוא הלכך לא מיסטר מחשלומין דהאי משום חיוב מיחה דמיחייב אאידך: לא שנא. אם היה כאן חיוב מיחה אין חילות להחחייב חשלומין פן שהמיתה כחה פליו בשכיל כעל התשלומין כין שכאה עליו בשכיל אמר פטור: פתחייב בנפשו הוא. ברדיפה זו שהרי ניתן להציל בנפשו ואע"ג דכלים הללי של שאר כל אדם הן דמיחה לזה וחשלומין לזה פטול: זרודף שהיה רודף. אמר ספירו להורגו ונתהה נפש מהת וזה רודף מתרוו להצילו ושיבר מת הכלים וכוי: סבר לה כאבוה. בעכודת כוכפים דעונשים מן הדין והדר יליף שנת בחלול חלול מעטדת כוכנים מחלליה מות יומת (שמוח לה) ומזרעך

ווברתה הנפט ההוא לא מתן להעפר למולך ולא מחלל

22 לעטר מי יודע שנפשו הכיבה ליולרו הנהות וציונים בניוחר מנפש חמיכו הלכך דגר המקום

לן האשונים ונח. 24לה ניתן לדחות: מרי דוראי. הדון מסשו אמאי יענשו 25עילי ונכלי הוה: מאי הוית דדמא

בכורת הט"ם עם הוספות

או ולפיל של, בן לקמן נ) וכח"ש לקתן כט. כל כנלמון, דן כיק קיים ה) נלפיל נד ושם נכמן). נ) [כ"ו כו:ן, ו) יימפׁ מס, פרו כוו כד: מ) נככות ממ: פקמים כה. יומל פכ, ש) [לפיל פנ וס"נ).

הנהות הב"ח (מ) גמי השטמין נוה.

וננדיק דף כנ מ"ח נחומיו (ג) תוםי ל"ה קמנר וכר כדמפרש נפרק ארנם מיחות:

נליון הטים

גם' יעבור ואל יהרג הרן, ער סוטה י ע"ג מום' ל"ה עת:

תורת אור השלם א) (כי ינצו אַנְשׁים ינגפו אָעָה דְרָה וְיצְאוּ לַנְיהָ נְלֹא יַהְנָה אָכּוּן ענוש עונש באַטר עייה עָלָיו פָעֵל רָאַטָּה

ונְתָּוּ בִּפְּלֵּלִים: (∞ ,0 ,0∞) מאם אָסון יוְיָיָה (בּ נַפַּיֹם: |כפח כא, כגן ו ושמרקם אַנו קשבּנו ליוצלהני מנט וומט בּו בּו פְּלֵרֶח ניוא לְכָּם בל העשה בה מראכה

The Baraisa first explains what is taught about a murderer:

תקיש רוצח לנערה המאורסה – [THE VERSE] COMPARES the law of A MURDERER TO the law of A BETROTHED NAARAH. במה נערה המאורסה ניתן להצילו בנפשו – JUST AS with regard to A BETROTHED NAARAH, the law is that SHE MAY BE SAVED from rape AT THE COST OF [HER PURSUER'S] LIFE. [34] אף רוצח ניתן להצילו בנפשו - SO TOO, with respect to a wouldbe MURDERER, the law is that [HIS INTENDED VICTIM] MAY BE SAVED AT THE COST OF the would-be [MURDERER'S] LIFE.

The baraisa now explains what the laws of a murderer teach about a betrothed naarah:

בומקיש נערה המאורסה לרוצח – AND [THE VERSE] COMPARES the law of A BETROTHED NAARAH TO the law of A MURDERER.

מה רוצח יהרג ואל יעבור – JUST AS SOMEONE told that he must COMMIT MURDER [35] should allow himself to BE KILLED AND NOT TRANSGRESS the prohibition against murder, אף נערה המאורסה חהרג ואל תעבור - SO TOO MUST A BETROTHED NAARAH allow herself to BE KILLED AND NOT TRANSGRESS the prohibition against adultery. [36]

Having assumed that one must sacrifice his life rather than commit murder, the Gemara now cites the source for this law: - חצח מוא לן - חצח הופיה מוא לן - And from where do we know this law itself, that a would be-murderer must sacrifice his life rather than commit murder? - It is based on logic, סברא הוא – as we can see from where that man came before Rabbah and said to him, אמר לי מרי דוראי – "The governor of my town told me, [37] - דיל קטלינא לך – ' Go kill so-and-so, אמר לי מרי דוראי – and if you do not kill him, I will kill you, "What shall I do?"

- (Rabbah) said to him: לקטליך – Let him kill you, ולא תיקטול – and do not kill anyone, יפי יימר דרמא דידך סומק טפי – for who says that your blood is redder than his! In other words, since nobody can know whose life is most precious to God, it is forbidden to take one life in order to save another. [38]

#### NOTES:

- 23. The source for this principle is a verse in Leviticus (18:21), stating that the Torah contains the laws that man shall carry out and by which he shall live. Since Torah laws were given "to live by them" it is generally preferable for someone to sin rather than to endanger his life (Rashi). There is a difference of opinion as to whether one is permitted to go beyond the call of duty and sacrifice his or her life to avoid sinning, See Rambam, Hil. Yesodei HaTorah 5:4 with Kessef Mishneh, Tur and Shulchan Aruch Yoreh Deah 157:1 with Shach and loc. Minchas Chinuch 296.
- 24. The Gemara will soon give the source for this ruling (Rashi).
- 25. Leviticus 18:5
- 26. The Gemara (74b) below will teach how many observers make something "public" (Rashi).
- 27. Levificus 22:32 This verse commands us to sanctify God's Holy Name out of our love for Him. Now, when someone performs a forbidden act in public, he not only violates the law forbidding that act, but he also desecrates God's Name through the public flouting of His will. [For whenever someone flouts God's will in public, this lessens people's respect for and awe of God, which leads them to desecrate God's name (see Rashi to Avodah Zarah 27b איסול).] Thus, the mitzvah of sanctifying God's Name reqires that one sacrifice his life rather than publically engage in idol worship (Rashi, see Tosafos to Avodah Zarah 27b איסול).
- 28. That one must give his life rather than commit idolatry (see Minchas Chinuch, 295:1, who discusses if R' Yishmael disagrees with the Rabbis regarding one being coerced to transgress one of the other two cardinal sins in private). Why did they decide in Niszah to overrule R' Yishmael's position?
- 29. Deuteronomy 6:5. If someone loves God, he would give up anything rather than rebel against Him by worshiping idols (Rashi see Toras Chaim). The Gemara now explains the different types of sacrifices that the verse discusses.
- 30. In other words, the Torah is commanding: Love God more that anything else [so that you will give up anything rather than dishonor Him (Rashi). Scripture mentions that if necessary, both money and soul must be sacrificed so that a person will not rationalize that love of God demands only certain sacrifices but not others (Nimukei Yosef).
  - Toras Chaim notes that someone who risks his life to pursue riches is really quite a foolish person (see Bamidbar Rabbah 22:9). Why Toras Chaim asks, would the Torah address itself to fools? Toras Chaim answers that the Torah does not discuss a fool who risks his life to attain more and more riches. Rather, it refers to a righteous person who, because he earns every penny diligently and honestly, takes personal risks to protect the possessions that he owns. To him, the Torah states: You must even give up your possessions rather than disgrace God by engaging in idolatry.
- 31. Deuteronomy 22:26.
- 32. See above 73a note 13.
- 33. See aboe, 73a note 14.
- 34. Our translation reflects the version of this Baraisa that appears on 73a, ניתן להצילה בנפשו, This is the text that the Rishonim quote, it is also the text that appears in Pesachim 25b and Yoma 82a.
- 35. That is, someone is given an ultimatum: Commit murder or else you will be killed (Rashi).
- 36. Some Rishonim emend the text to read אף נערה מאורסה יהרג ואל יעבור, so too, [where] a betrothed naarah [is involved], a man must allow himself to be killed and not transgress the prohibition against adultery [with her]. The two versions will be discussed below (see 74b note 9).
- 37. Rashi notes that this governor was not Jewish.
- 38. Rashi explains Rabbah's reasoning as follows: The verse on m, and you shall live by them, teaches that as a general rule, life is more precious to God than mirzvah observance. Thus, when someone is given an ultimatum, "Transgress a Torah prohibition or I will kill you". God prefers that he transgress the prohibition to save his life. However, if a person is told, "Murder So-and-so or I will kill you" then someone is doomed to die, whether the person bows to the threat and kills the fellow or allows himself to be killed. Now, there is no basis for assuming that one life is more precious to God than another. Thus, there is no valid reason for someone to save his own life by committing murder and thus transgressing the prohibition against that crime. (see Aruch LaNer).



# שמואל ב' פרק כ'

אַן שָּׁם נִקְלָא אֵישׁ בְּלִנַּעֵל וּשְׁמֶוֹ שֶׁבַע בָּן־בִּכְרָי אֵישׁ יְמִינִי וַיִּתְקַע בַּשֹּבָּר וַיִּאמֶר אָין־לְנוּ אָלֶל בֹּבֹנִב וֹלָא נְשְׁלָה-לָנוּ בִּבּוֹ יִשְׁי אָישׁ לְאִנְּלָיו יִשְּׁרָאֶל: ב וֹיָּמֹלְ כַּלְ-אִישׁ יִשְׁרָאֵל מִאָּחֲרֵי דָוִּד אָחֲרָי שֵּׁבַעבֶּן־בִּכְרִיוֹאָישׁיְהוּדָהֹדְּבְקַוּבְמַלְבְּׁםמִן־הַיַּרְדֶּוֹנְעַר־יְרְוּשְׁלְם: גוֹבָבֹא דְוַד אֶל־בֵּיתוֹיְיְרְוּשָׁלַם וַיִּפֵּח הַפֶּּלֶךְ אַת עָשֶׂר־נְשֵׁים וּפְּלַגְּשִׁים אֲשֵׁר הִנִּיחַ לִשְׁלֹם בֹיִ הַבַּיִת וְיִּתְּנֶם בֵּית־מִשְׁמֶּׁרֶת ֹנְיְכַלְפְּלֵם נְאֲלֵיהָם לֹא־בָא וַתְּהְיָינָה צְּרֶרָוֹת עַד־יִוֹם מֶתְן ר וֹיָאמֶר הַמָּלֶךְ אֶל־עֲמְשָׁא הַוְעֶק־לִי אֶת־אִישׁ־ אַלְמִנְוּת חַיְּוּת: [ס] יְהוּרָה שְׁלַשֶׁת יָמִים וְאַתָּה פָּה עֲמְד: ה וַיֶּלֶךְ עֲמָשָׁא לְהַוְעֵיק אֶת־יְהוּרָה וַיּיוֹחֶר ו וַיָּאמֶר דָּוִד' אֶל־אֲבִישֵׁי עַהָּה יָרָע מָן־הַמּוֹעֶד אֲשֶׁר וְעָרְוֹ: [סּ] לָנוּ שֶׁבֵע בֶּן־בִּכְרָי מִן־אַבְשָׁלֻוֹם אֲתָּה בֶּןת אֶת־עַבְּדָי אַדְנָּידָ וּרְרַךְ אָחַרְיוּ פֶּן־מָצָא רָוֹ שָרִים בְּצָרָוֹת וְהָצִּיל שִינָנוּ: ז נַיָּצְאָוּ אָחֲרָיוֹ אֵנְשֵׁי יוֹאָב וְהַכְּּבִתִי וְהַפְּּלֵתִי וְכַלֹּ הַנָּבּרָים וַיָּצְאוּ מִירַוּשָׁלַם לִרְהָּף אָחֲרֵי שֶׁבֵע בּּן־בִּכְרִי: חַבָּם עִם־הָאָבֶן הַנְּּרוֹלְתֹּ אָשֵׁר בְּגִבְעוֹן וָעֲמָשָׁא בַּא לִפְנִיהֶם וְיוֹאֶב חָנַוּר ו מִדְּוֹ לְבָשׁוֹ וְעָלְוֹ חָנָוֹר חֶׁבֶב' מְצָּמָּדֶת ט וַיָּ'אמֶר יוֹאָב' לְעֵמָשְׂא עַל־מֶתְנָיוֹ מְתַעְלָה וְחָוּא יָצָא וַתִּפְּל: [ס] הַשָּׁלִוֹם אַתָּה אָתִי וַתִּתֶּהְי יַד־יְמִין יוֹאֶב בִּוְקן עֲמָשָׁא לִנְשָׁק־לְוֹ: י וָעֲמָשָּׁא לְא־נִשְׁמַׁר בַּחֵרֶב ו אֲשֵׁר בְּיַר־יוֹאָב וַיַּבָּהוּ בָּה אֶל־הַחֹמֶשׁ וַיִּשְׁבֹּךְ מֵעָיו אֶרְצָה וְלֹא־שָׁנָה לְוֹ וַיָּמָת וְיוֹאָב' וָאֲבִישֵׁי אָחִׁיו רָבֵּף אָחֲרֶי שֶׁבַע בֶּן־בִּכְרִי: יא וְאִישׁ' עָמַד עָלְיו מְנַּצְּרֶי יוֹאָב וַיֹּאמֶר מִי אֲשֶּׁר חָפַּץ בִּיוֹאָב וּמִי אֲשֶׁר־לְרָוָר אָחֲרֶי יוֹאָב: יב וָעֲמָשָׁא מִתְּנֹלֶל בַּדָּם בְּתַוֹךְ הָמְסִלְּה וַיַּּרָא הָאִישׁ בִּי־עָמֵר בָּל־הָטָׁם וַיַּפֵב אֶת־עֲמָשָׁא מִן־הָמְסִלְּה ַדִשָּׂרֶת נַיַשְׁלֶךְ עָלָיו בֶּנֶר כָּאֲשֵׁר רָאָה כָּל־הַבָּא עָלָיו וְעָמָר: יג כָּאֲשֶׁר הֹנָה מִוְ

(ג) ואליהם לא כא. נחלקו רז״ל מהם אמרו כי מותרות היו לו אלא שכבש את יצרו מהם תמורת מה שהשביע יצרו כמה שהיה אסור לו מנע עתה יצרו ממה שהיה מותר לו ומהם אמרו אסורו׳ היו לו אמרו ומה כלי הדיוט שנשתמש בו מלך אסו׳ להדיוט כלי מלך שנשתמש בו הדיוט אינו דין שיהא אסור למלך: צרורות. קשורות שלא היה להם עוד היתר וי״ת נטירין וכן תרגם צור תעודה טר: עד יום מותן. כתרגומו מתקרין עד יום מותן ארמלן דבעליהן קיים: (ד) הזעק לי. אספם לי שירדפו אחרי שבע בן ככרי: שלשת ימים. עד שלשה ימים תאספם אלי: ואתה פה עמוד. כלומר שתשוב עמהם ודעתו היה למנותו שר צבא כמו שיעד לו וכששמע יואב קנא בדבר לפיכך הרגו: (ה) ויותר מן המועד. כתום ביו"ד וקרי בוי"ו והכתום הוא מנחי הפ"א מן הקל מאותם שפ"איהם יו"ד כמו מן ייטב ויטב והקרי הוא מאות' שפ"איהם אלף והוא בשקל ויסף עוד דוד ופי׳ אחר שלא בא לשלש׳ הימים וכשראה דוד שלא בא אמר לאבישי שירדוף אחרי שבע כן ככרי ולא אמר ליואב כי בלבו היה להסירו שלא יהיה שר צבאו מפני שהרג אבשלו': (ו) ירע לנו שבע בן בכרי. פועל עומד ופירוש ירע לנו דבר שבע בן בכרי יהיה פועל יוצא שאמר אחריו ויצאו אנשי יואב: עבדי אדוניך. על יואב אמר וקראו אדוניו כי גדול היה ונכבד ממנו וז"ש ויצאו אחריו אנשי יואב וגם יואב יצא אחר כן אלא שאבישי יצא במצות דוד: פן מצא לו. כמו ימצא עבר במקום עתיד ורבים כמוהו וכת"י דילמא ישכח: והציל עיננו. יסוד ראותנו ודעתנו שלא נדע באיזה עיר ישגב אם לא נמהר לרדוף אחריו או פירוש הבטחתינו והשגחתינו שהייתי כוטח כי שבתי אל מלכותי והנח עתה חלכו אחריו ישראל ואם ישגב באחת הערים הבצורות יהיה לו פנאי למשוך לב ישראל אליו וצריכים אנו למהר לרדוף אחריו ולהרגו וי״ת והציל עיננו ויעיק לנא: (ז) והכרתי והפלתי. כבר פירשנוהו: (ח) עם האבן. סמוך לה וכן עם באר לחי רואי: חגור מדו לבושו. וי"ו מדו גוספת כוי"ו מדו בד וסמך מדו אל לבושו ולבוש הוא שם כולל ומדו פורט לאחד מן הלבושים ידוע אצלם תכונתו וי"ת אסור מזריז לבושוהי: מצמדת. דבוקה: בתערה. הוא תיק החרב: והוא יצא ותפול. יצא מהמקום שהיו בו עם האכן הגדולה או מגבעון העיר ובצאתו נפלה החרב מתערה ולקחה בידו השמאלית כדי שלא יהא נשמר עמשא שבא להכותו ונתן לו שלום ואחזו בזקנו ביד ימינו לנשק לו: (י) ועמשא לא נשמר. כלומר שלא שמר עצמו מן החרב: (יא) עמד עליו. לזרז הבאים שלא יעמדו על החלל אלא ילכו

# Section 2

# Nach: Il Shmuel 20

Tow there chanced to be there a base man, whose name was Sheva, the son of Bichri, a Binyamini; and he blew a 'shofar' and declared, "We have no portion of Dovid, neither have we an inheritence in the son of Yishai; every man to his tents, O' Yisrael." 2. And all the men of Yisrael went up from after Dovid, following Sheba the son of Bichri, but the men of Judah cleaved to their king from the Yarden until Yerushalayim. 3. And Dovid came to his house in Yerushalayim, and the king took the ten women [who were his] concubines, whom he had left to keep the house, and he put them in a guard-house where he sustained them, but he came not upon them. And they remained bound as widows [with husband yet] alive until the day of their death. 4. And the king said to Amasa, "Call together for me the men of Judah [within] three days, then be here present." 5. And Amasa went to call together the men of Yehuda, but he tarried past the set time which he had appointed him. 6. And Dovid said to Abishai, "Now Sheva the son of Bichri will cause us more harm than did Av'shalom; [therefore] take you your lord's servants and pursue after him, lest he find for himself fortified cities and save [himself before] our eyes." 7. And Yoav's men went after him with the archers and the slingers and all the warriors; and they went out of Jerusalem to pursue Sheva the son of Bichri. 8. They were by the great stone which is in Gibeon, when Amasa came before them. And Yoav was girded with his military coat as apparel, and thereon was a girded sword in its sheath [which was] fastened to his loins and he went forth, and it fell out. 9. And Yoav said to Amasa, "Is all well with you, my brother?" And Yoav's right hand took hold of Amasa's beard [as if] to kiss him. 10. And Amasa took no heed of the sword that was in Yoav's hand; and he struck him with it to the fifth rib and he spilled out his bowels to the ground, and though he did not repeat, he [nevertheless] died. And Yoav and Avishai his brother pursued Sheva the son of Bichri. 11. And one of Yoav's young men stood by him and he said, "He that favors Yoav, and he that is for Dovid, let him follow Yoav." 12. And Amasa was wallowing in blood in the middle of the highway. And the man saw that all the people remained standing, so he veered Amasa off the highway into the field, and he threw a garment over him when he saw that everyone who came upon him stood still. 13. When he was removed from the highway, all the people passed on after Yoav to pursue Sheva the son of Bichri. 14. And he passed through all the tribes of Israel to Abel, and to Beth Maacah, and all the Berites; and they gathered together and they went

וּשִׁלָּא סִפֶּר וֹצְּרִוֹּל וֹאָבִיֹטִר פִּנִדִּנִם: כּוּ וֹנִּם הֹרָא בַּנָּאִרָּ, בִּיָּע כִּטִּן לְבִוֹב: נסו בּגַ אִישׁ מִבְּר וֹצִּלְּלָה מִשְּׁלְ בִּשְׁלָּלִי בְּיִּלְּב מָעַל בְּעְ-נִאָּב אָל בָּל-בַּצָּבְא יִשְּׁרָאָר אָב לְּעִבְּיוֹ וְיִנְאָב אָב בְּרִינִּשְׁלִם אָלְם אָלְם בְּעָר הַשְּׁלָם אָלְם הַּעְּלְיִה וְיִּאָב שְׁבְּעִ בְּעִּבְּר הָאָשׁׁר אָלְּבְרִוֹ וְיִנְאָב שְׁבְּרִי וְנִיּשְׁלָם אָלְם בְּעְר הַאָּשָׁה אָל-בָּר הַאָּשׁׁר אָלְבְרָוֹ וְיִנְאָב שְׁבְּרִי וְנִיּשְׁלָם אָלְם בְּעְר הַעְּיִלְם הָּעְר הָאָב וְיִּשְּׁבְע בְּעִר הָוֹשְׁלְם אָלְם הַּעְּלְכָּה מֵעְּל הָעִיר וַעִּאְפִר הָּאָפְר וַיִּפְּצוּ מְעַלְם הְּעִיר הַנְּשְׁלְבְיוֹ וְיִוֹאָב שְׁבְּלְרָה הַּנְּיִרְה הְּאָבְּרִי וְנִילְּהְ הָעִיר וַתִּאְמִר הָּאָשׁׁר אָלְר הִיִּעְם בְּחַבְּמְיֹלְה הְעִיר הַנְּעִב הְנִיּעְלָם אָלְם בְּיִרְיִם שְׁבִּע בָּן־בִּיְרִי וְיִּאְב בְּיִבְּיוֹ הְעִבְיוֹ הְעִבְית בִּעְּבְרִי הְיִבְּיִי וְיִיִּאָב בִּיִּעְלְבְה הַעָּבְית מִעְּל הָעִיר וַתְּאִבְּית בְּיִבְית בְּיִבְּית הְיִישְׁה בִּיִּלְם הְּעִיר וְיִּאְב בְּיִבְּעִים בְּחְבְּיתְיוֹ הְיִבְּית הְיִיִּיְם הְּעִבְּית הְיִינְיִם הְּעִבְּים הְּעִיר הַנְּבְית בְּיבְּית הְיִישׁ לְאִבְּית הְיִּאְם בְּיִּבְּעִים הְּעִּבְּית הְיִּבְּית הְיִישְׁלְם הְּבְּית הְיִּבְיתְים הְּבִּבְּית הְיִבְּית הְיִיִּבְּית הְיִּבְית הְיִבְּית הְיִבְּית הְיִבְּית הְיִּבְּית הְיִיִּבְּית הְיִּבְּית הְיִילְה הְּעִּבְית בְּיִבְּית הְיִּבְּית הְיִבְּית הְיִבְּית הְיִילְה הְיִבְּית הְיִילְם הְּבְּית בְּיִיתְם בְּיִבְּתְיִים בְּיִבְּית הְיִבְּית הְיִבְּית בְּיִיתְיִים בְּיִבְּית הְיִבְּית הְיִבְּית הְיִבְּית הְיִבְּית הְיִבְּית הְיִילְה הְיִבְּית הְיִילְם בְּיִבְית הְיִבְית הְיִבְּית הְיִבְּית הְיִבְית הְיִבְיתְית בְּית הְיבְּיתְית בְּיבְיתְית בְּיבְית הְיבְּית הְיִבְּית הְיבְּית הְיבְּית בְּיבְית הְיבְּית הְיִבְּית הְיבְּית הְיבְּית בְּיבְית בְּיתְיבְית בְּיבְית בְּיבְית בְּיבְית בְּיבְית בְּיבְית בְּיב בְיוֹים בְּיבְּית בְּיבְית הְיבְּית בְּיבְית בְּיב בְּיתְים בְּיבְיבְית בְּיבְּית בְּיבְית בְּיבְּית בְּיבְית בְּיבְית בְּיבְּית בְּיתְים בְּבְּבְית בְּיבְּית בְּיבְיתְיִים בְּיבְּים בְּיבְּבְית

: אחרי יואב וכאשר ראה האיש שלא הועילה הזהרתו לאנשים הבאים אלא היו עומדים על החלל הסירו מן המסילה שלא יראוהו העוברים: (יג) כאשר הוגה. הוסר שרשו הגה על דעת אדוני אבי ז"ל והוא מן שלא נזכר פעלו מן המרובע ומעגינו ומשרשו הגה כרוחו הקשה הגה סיגים רעל דעת ר׳ יהודה ור׳ יונה שרשו יגה מבנין הפעיל משפטו כתשלומו הוגה בשקל הגלה: (יד) ויעבר. שבע כן בכרי שהיה כורח כששמע שרודפין אחריו עבר בכל שבטי ישראל עד אבלה וכא בעיר להמלט בה ויש לפרש ויעבור על יואב: אבלה ובית מעכה. שני מקומות סמוכים היו ואחר שאמר באבלה בית המעכה נראה כי היה אבל אחר וזה היה סמוך לבית המעכה והיו סומכים אותו אליו: וכל הברים. מקומות הסמוכות לבארות שהיו לבנימן נקראים ברים ואמר כי עבר כל אלה המקומות ובסוף נכנס באבל שהיא עיר ומבצר וחשב לתשגב בה: ויקלהו. כן כתיב וקרי ויקהלו ושניהם א' כי מלים שוים באותיות הפוכות רבי' במקרא כמו כבש וכשב שמלה ושלמה קהלת להקת ומזה יאמר קלהת והקרי הוא נמצא ומבואר: ויכאו אף אחריו. פירוש אחרי יואב וכאמרו אף לפי שהלכו אחרי שבע בן בכרי מתחלה ובראותם כי רדפו יואב ואנשיו אחריו במקומות שהיה עובר יואב לרדוף אחרי שבע בן בכרי היו נקהלי׳ אנשי המקומות ההם ובאים גם אחריו לרדוף אחרי שבע בן בכרי: (טו) סוללה. כתרגומו מליתא והוא תל עפר וכדכרי רז"ל מולייא ברינא ושפיכת הסולל' הוא למלא החפירות אשר סביב העיר עפר ולעשות תל להגיע אל החומר: ותעמוד בחיל. עמדה העיר להכבש בחומה כי מלאו החפירות עפר ולא היה להם אלא להפיל החיל והוא החומה כמו שפי׳ רו״ל חיל וחומה שורא וכך שורא או פירש בחיל בחפיר׳ כתרגו׳ בני בחלת׳ ופי׳ אחר ששפכו הסולל׳ וסתמו החפיר׳ עמדו אנשי מלחמה בחיל לרגלי החומה וחשכו להפיל' ופי' ותעמוד לשון נק' על המלחמ' וי"ת בחיל כמו בחיל ואקיפא משריין: משחיתים בכלי המנפץ האבנים להפיל החומה וי״ת מתעשתין לחבלא שורא וענין משחיתים כתרגומו משחיתים בלבם כלומר חושבים ומתכוונים היאך יפילו החומה: (טו) ותקרא אשה חכמה. בדרש מי היתה אשה זאת סרח כת אשר אמרה דבר ידברו בראשונה שאול ישאלו כאבל וכן התמו כאן תמו דברי תורה כלומר תמו דברי תורה כאן שאין יודעים אותן אני שמעתי דבר זה ממשה רבינו כשהיו כאים להלחם על עיר שיהיו פותחין לשלום: (יט) שלמי אמוני ישראל. אני השלמתי נאמן לנאמן ע"י נגלה ארונו של יוסף למשה אני הגדתי ליעקב כי יוסף חי, ותימה הוא אם האריכה ימים כל כך סרח כת אשר אעפ״י שראינו שהאריכה ימים רכים שהרי נמנית עם כאי מצרים ונמנית עם כאי הארץ והיו שנותיה אז לפחות מאתים וחמשים שנה: דבר ידברו בראשונה. שמעתי שהיו מדברים בראשונה וכן התמו עדיין כלומר מאז ועד עתה כן שמענו אומרים כי בכל עיר שבאים להלחם ישאלו אם תשלים אפילו באומות העולם כל שכן באבל שהיא עיר גרולה והיא משלומי אמוני ישראל שאיננה מורדת במלך וי״ת אידכר כען וגו׳: נחלת ה׳. אחסנת עמא דה׳: (כא) במלך בדוד. דרשו בו במלך אפילו לא היה בדוד המורד בו חייב מיתה כל שכן במלך בדוד שהוא אפילו לא חיה מלך המורד בו חייב מיתה ולפי הפשט כי אף על פי שמרד אכשלום דוד היה המלך וכל המורד בו חייב מיתה ויהרג כמו שנהרג

after him too. 15. And they came and they besieged him in Abel of Bet-ma'acah, and they spilled [dirt to form] a mound against the city and it stood with [only] its inner wall; and all the people that were with Joab were battering to throw down the wall. 16. And a wise woman called out from within the city, 'Hear, hear; say, I pray you, to Yoav: 'Come closer to here so that I may speak to you.' 17. And he came near to her, and the woman said, "Are you Yoav?" And he said, "I am" And she said to him: 'Hear the words of your handmaid.' And he said: 'I am listening.' 18. And she spoke saying: "Surely they should have spoken first [to hear what they have] to say, had they inquired of [the people of] Avel, and so would they have made peace. 19. I am of [those] that are peaceful and faithful to Yisrael; [Why then] do you seek to destroy a city and a mother in Yisrael? Why should you swallow up the inheritance of Hashem?" 20. And Yoav answered: 'Far be it, far be it from me, that I should swallow up, or that I should destroy. 21. The matter is not so; but a man of the hills of Ephraim named Sheva the son of Bichri has lifted his hand against the king, against Dovid; Give us him alone and I will depart from the city.' And the woman said to Yoav, "His head shall be thrown to you over the wall." 22. And the woman came to all the people in her wisdom. And they cut off the head of Sheva the son of Bichri and threw it to Yoav. And he blew the shofar, and they dispersed from the city, every man to his tents. And Yoav returned to Yerushalayim to the king. 23. And Yoav was over the entire army of Yisrael; and Venai'ah the son of Yehoyada was over the archers and the slingers. 24. And Adoram was over the tribute; and Jehoshaphat the son of Achilud was recorder. 25. And Sh'vah was scribe; and Tzadok and Evyatar were the priests. 26. And Iyra the Ya'iri was a chief official to Dovid.

### רד"ק

אכשלום: (כב) בחכמתה. לפי שהיתה העיר מכני בנימן היתה צריכה לפתותם כדכרי חכמה שיהרגו שבע בן בכרי לבדו ואל יהרגו כלם אמרה להם הנה העיר קרובה להכבש ויואב יחשוב אותנו כלנו כמורדים במלכות ואחר שיכבוש העיר בחזקה ולא נשלם עמו יהרוג כלנו כי המורד במלכות חייב מיתה שנאמר כל איש אשר ימרה את פיך וגו' יומת וכן אמרו תנו את האנשים ונמית' אלא ששאול מחל על כבודו ואעפ"י שאין , כבודו מחול הוא צוה שלא יומתו ואפילו בדברי זקנים שנאמר הן למות הן לשרשי הן לעונש נכסים ולאסורי' ובדברי רז"ל סיעה של בני אדם שאמרו להם תנו לנו אחד מכם ונהרוג אותו ואם לאו הרי אנו הורגים את כלכם יהרגו כלם ואל ימסרו להם נפש אחת ואם ייחדוהו להם כגון . שייחדו לשכע כן ככדי יתנוהו להם ואל יהרגו כולם אמר רכי יהודה אימתי כזמן שהוא מכפנים והם מכחוץ כמו שעשו בני יהודה כשמשון פי' שהיה יכול להמלט שמשון שהיה מכפנים כסלע לפיכך לא נתנוהו אלא מדעתו אבל הוא והם מבפנים הואיל והוא נהרג והם נהרגין יתנוהו להם ואל יהרגו כולם כגון שהוא אומר ותבא האשה אל כל העם בחכמת׳ אמרה להם הואיל והוא נהרג והם נהרגין תנוהו להם ואל תהרגו כלכם רבי שמעון אומר כך אמרה להם כל המורד במלכות כית דוד חיים מיתה, נוסתא אחרינא ר' שמעון אומר והוא שנתחיים מיתה כשבע בן בכרי ועוד בדבריהם אתו אמרין ליה ליהויקים נבוכדנצר בעי לך אמר להם אפשר כן וכי דוחין נפש מפני נפש אתין מחיין ית נפשכון וממיתים לדילי אמרו ליה לא כן עשו אכותינו בשבע בן בכרי הנה ראשו מושלך אליך: (כג) ויואב אל כל הצבא. למעלה כתוב גם כן מספר השרים אשר לו כשהניח ה׳ לו מכל המלחמות ואפסו כל בית שאול ומלך על כל ישראל ספר כל השרים אשר לו ועתה כאשר שב אל מלכותו שמת אבשלום ומת שבע בן בכרי שחשב למרוד בו להסיר המלוכה ממנו ספר גם כן השרים אשר לו כאילו עתה תחילת מלכותו ומה שאמר אל כל הצבא מה שלא אמר כן . במקום אחר לפי שהיה כלכ דוד להסירו ולשום כמקומו עמשא או ככל הצבא או כמקצתו והנה עתה מת עמשא ויואכ הרג שבע כן ככרי שהי׳ מורד במלכותו נתגא' יואב בזה הדבר כנגד דוד ולא יכול דוד להשיכו ומנהו על כל הצבא ושמר לו עוונו עד אחר מותו: על הכרי ועל הפלחי. כן כתיב וקרי הכרתי והם קרובים בלשון וכבר פרשנו מי הם ודעת יונתן ג"כ שתרגם קשתיא וקלעיא: (כד) על המס. להעלות מס על ישראל כשהיה צריך לתת לחייליו או לעשות רצונו כי הוא משפט המלוכה כמו שכתוב ואתם תהיו לו לעבדים ופירשו רז״ל שיוכל להטיל עליהם מס כתים הכא לעבדים וכתיב התם והיו לך למס ועבדוך ולמעלה לא כתב שר על המס כי היה תחלת מלכותו ולא היה מטיל מס על ישראל עדיין: המזכיר. ממנא על דוכרניא כלומר על ספר הזכרונות: (כה) כהנים. שרי הכהונה אעפ״י שנסתלק אביתר לא נסתלק מכל וכל מהכהונה עד שמלך שלמה וגרשו: (כו) וגם עירא היארי. ת"י ואף עירא דמתקוע הוא עירא הנמנה עם הגבורים שנאמר עליו עירא בן עקש התקועי אם כן היאירי הוא שם משפחתו כי אביו או זקגו היה שמו יאיר ועוד יש לפרש כי קראו יאיר לפי שהיה מתקוע והיה תקוע רכת השמן כמו שכתכנו בדבר התקועית וחשמן נקרא יצהר ויאיר ויצהר אחד הוא: היה כהן לדוד. כתרגומו הוה רב לדוד כלומר גדולו ובעל עצתו וכן אמר בשלמה וזבוד בן נתן כהן רעה המלך וכבר זכר הכהנים אלא כהן ר"ל גדולו ובעל עצתו כמ"ש רעה המלך הן בכאן זכר כהן אחר הזכר הכהנים אם כן ר"ל גדולו ובעל עצתו ועוד שאמר לדוד ואם כהן כמשמעו כן היה כהן לכל ישראל למה אמר לדוד וכן אמר ובני דוד כהגים היו שפי׳ שרים וגדולים כמו שפירשנו ורז"ל פירשוהו כהן ממש ומלת וגם מסייע לדבריהם ופי׳ כהן לדוד פי׳ שהיה מכירו ונותן לו מתנות כהונה היוצאים מביתו ודרשו סמוכים ואמרו כל המשגר מתנות לכהן אחד מביא רעב לעולם שנאמ' וגם עירא היאירי היה כהן לדוד וכי לדוד היה כהן לכולי עלמא לא היה ברו שלא מוהוה ממור לו כל מתנותיו וכתים ויהי רעם בימי דוד:

# י רמב"ם משנה תורה פרק ה ספר מדע, הל' יסודי תורה פרק ה

[ה] שים שאמרו להם עובדי כוכבים תנו לנו אחת מכן ונטמא אותה ואם לאו נטמא את כולכן יטמאו כולן ואל ימסרו להם נפש אחת מישראל. וכן אם אמרו להם עובדי כוכבים תנו לנו אחד מכם ונהרגנו ואם לאו נהרוג כולכם. יהרגו כולם ואל ימסרו להם נפש אחת מישראל. ואם יחדוהו להם ואמרו תנו לנו פלוני או נהרוג את כולכם. אם היה מחוייב מיתה כשבע בן בכרי יתנו אותו להם. ואין מורין להם כן לכתחלה. ואם אינו חייב מיתה יהרגו כולן ואל ימסרו להם נפש אחת מישראל:

### כסף משנה

**נשים שאמרו להם וכו'.** משנה פייח דתרומות כלשון רבינו. כתב הרשבייא בתשובה בסיעה של נשים עוברת ואמרו להם עובדי כוכבים תנו לנו אחת מכם ונטמאה ואם לאו הרי אנו מטמאים את כלכן אפילו היתה אחת מהן מחוללת יטמאו את כלן ואל ימסרו אותה להם. ולא דמי למה שאמרו שם שאם היתה ככר של תרומה טמאה ימסרו אותה ולא יטמאו את כל הככרות של תרומה דככר תרומה טמאה שאני דטמא הוא לגמרי ומה יוסיף עוד זה אבל אשה אם חללה עצמה פעם אחת ונטמאת בעבירה כל שתעבור ותטמא את עצמה תוסיף על חטאתה פשע ובפעם הזאת אין בינה לבין הטהורה והכשרה שבהן ולא כלום ולמה יאנסוה למסרה להם שלא מדעתה ועוד שמא כבר הרחרה תשובה ושבה

וכן אם אמרו להם וכו'. בירושלמי על אותה משנה דבסמוך תניא סיעת בני אדם המהלכים בדרך ופגעו בהם עובדי כוכבים ואמרו להם תנו וכן אם אמרו להם וכו'. בירושלמי על אותה משנה דבסמוך תניא סיעת בני אדם המהלכים בדרך ופגעו בהם אחד כגון שבע בן בכרי ימסרו לנו אחד מהם ונהרוג אותו ואם לאו נהרוג כלכם אפילו כלם נהרגים לא ימסרו נפש אחת מישראל יחדו להם ומייתי התם עובדא בהאי בר אותו להם ואל יהרגו אמר רייל והוא שיהיה חייב מיתה כשבע בן בכרי ורי יוחנן אמר אפילו שאינו חייב מיתה ומייתי ואקיף מלכא מדינתא ויהב להו והוה אליהו רגיל דמתגלי ליה ותו לא איתגלי ליה וצם כמה צומין עד דאיתגלי ליה אייל לדילטור אנא מתגלי אייל ולא משנה עשיתי אייל וזו משנת חסידים היא. ופסק רבינו כרייל אעייג דמן הסתם לא קיייל כוותיה לגבי דרי יוחנן משום דהוי ספק נפשות ולהחמיר דלא ימסרוהו בידים ביד העובדי כוכבים ועוד דמתניתא מסייעא ליה דקתני קיייל כוותיה לגבי דרי יוחנן משום דהוי ספק נפשות ולהחמיר דלא ימסרוהו בידים ביד העובדי כוכבים ועוד דמתניתא מסייעא ליה דקתני כשבע בן בכרי משמע כשחייב מיתה כמותו דוקא ומקרא איכא למידק הכי שאלייכ למה ליה ליואב למינה כשבע בן בכרי ואפייה לא היו רשאים למוסרו לו וסובר רבינו דההוא בר נש דריבייל היה חייב מיתה כשבע בן בכרי ואפייה לא איתגלי ליה אליהו מפני שמסרו ואייל וזו משנת חסידים היא אלמא דלכתחלה אין מורים כן:

איתגלי ליה אכיהו מפני שמסרו ואייכ וזו משנו רוסידים היא אכמא דבא מסיק בגמרא (פסחים כייה) דמשייה אמרינן בשייד יהרג ואל יעבור כתב הרמייך אעייפ שנמצא בתוספתא כדבריו לא ידענא טעמא מאי דהא מסיק בגמרא (פסחים כייה) דמשייה אמרינן בשייד יהרגו ואל יהרגו כלם. דסברא הוא מאי חזית דדמא דידך סומק טפי והכא ליכא האי סברא דהא יהרגו כלם והוא עצמו ומוטב שיהרג הוא עצמו ואל יהרגו כלם. ואני אומר שאין טענתו טענה על התוספתא דאיכא למימר דהתם שאני שיחדו לו ואייל קטול לפלניא ומשייה אי לאו טעמא דמאי חזית דדמא דידך סומק טפי לא הוה אמרינן דיהרג ואל יעבור והיינו דקתני סיפא יחדוהו להם אבל ברישא שלא יחדוהו שלא אמרו אלא תנו אחד מכם ותצילו את יעבור והיינו דקתני סיפא יחדוהו שתמסרו את זה תמסרו אחד מכם ותצילו את זה דמאי חזיתו ונהרוג אותו בכל אחד מהם שירצו למסור אותו איכא למימר להו מאי חזיתו שתמסרו שום אחד מהם אבל אי קשיא על רייל קשיא דאמר דדמא דהאיך סומק טפי דלמא דמא דהאי סומק טפי ועייפ טענה זו אייא להם למסור שום אחד מהם אבל אי קשיא על רייל קשיא שאעייפ שיחדוהו להם אם אינו חייב מיתה לא ימסרוהו דהא ליכא הכא סברא דמאי חזית דדמא דידך סומק טפי שהרי הוא והם נהרגים אם לא ימסרוהו. ואפשר לומר דסייל לרייל שמייש דבשייד סברא הוא אינו עיקר הטעם דקבלה היתה בידם דשייד יהרג ואל יעבור אלא שנתנו טעם מסברא להיכא דשייך אבל אין היינ דאפילו היכא דלא שייך האי טעמא הוי דינא הכי דיהרג ואל יעבור:

### Section 3

# Rambam, Book of Knowledge Hilchos Yesodei Torah, Chapter 5

If gentiles tell [a group of] women: "Give us one of you to defile. If not, we will defile all of you," they should allow themselves all to be defiled rather than give over a single Jewish soul to [the gentiles]. Similarly, if gentiles told [a group of Jews]: "Give us one of you to kill. If not, we will kill all of you," they should allow themselves all to be killed rather than give over a single soul to [the gentiles]. However, if [the gentiles] single out [a specific individual] and say: "Give us so and so or we will kill all of you," [different rules apply]: If the person is obligated to die like Sheva ben Bichri, they may give him over to them. Initially, however, this instruction is not conveyed to them. If he is not obligated to die, they should allow themselves all to be killed rather than give over a single soul to [the gentiles].

Killing Some to Save Others: A Real Dilemma from the Holocaust.

Consider the following hypothetical scenario: During the Holocaust, the Nazis rounded up Jews and put them into crowded ghettoes. They appointed a Jewish government of sorts and allocated to these governments a limited number of work permits. A Jew that received a work permit would be allowed to work in a factory. A Jew that did not would be shipped to a death camp. Assume that the Jewish Council received 20,000 permits for a ghetto that has 100000 people. If they distribute the permits, 20000 will live and 80000 may very well die. If they do not distribute the permits, the entire ghetto will be liquidated. Should the Jewish Council distribute the permits or is that the same as "Give us somebody to kill or we will kill you all" where halacha requires that everybody perish? In answering this question, consider these excerpts from the Kesef Mishma, the Chazon Ish, and Rabbi Akiva Eiger.

Biographical Note: The Kesef Mishna is a commentary on Rambam's rulings authored by Rabbi Yosef Karo(16th Century Tzfat). He is better known as the author of the Shulchan Aruch which,to this very day, is the definitive code of Jewish law. The following is a paraphrase of his remarks:

- (1) Question of Rabbi Moshe Cohen: The Talmud states that the reason you cannot kill A to save B is because we are unable to assume that one life or even many lives are more valuable than another life. We cannot assign a greater value to A than B. But in a case where the oppressors say, "Give us someone to kill or we will kill the whole city", if we do not choose someone to be delivered, he will die anyway along with the rest of the city. Would it not make sense to kill him and save the others when the alternative is that he will die along with the others?
- (2) Answer of R. Yosef Karo: Any person that we would choose to deliver could make the argument, "Why choose me to die to let the others live? Choose somebody else to die so that I might live?" Since each person has a legitimate claim to life, no choice can be made even though the net result is that all will die. [R. Karo does not address the question of whether a person may altruistically volunteer his life to save the city; later authorities have indeed permitted it but if nobody is willing to volunteer, no one can be turned over].
- (3) Question of R. Yosef Karo: The above answer does not resolve the following problem. Let us say the oppressors do not simply say "Give us somebody" but demand a specific person- "Give us Reuven to kill or we will kill the whole city". Even in this case, Rambam rules, in accordance with the view of Rabbi Shimon Ben Lakish, that Reuven may not be handed over unless he committed a crime for which he incurred the death penalty. Here, there is no option of alternative choice that would save Reuven's life. He will either die with the city if he is not handed over or he will die alone if handed over. Choosing someone else will be of no avail since the oppressors are specifically looking for him. The logic of not being entitled to choose is inapplicable here and we should be permitted to turn Reuven over even if he has not committed a capital offense.
- (4) Answer of R. Yosef Karo: We are forced to conclude that the halachic prohibition to save some people by killing others is an absolute prohibition that applies even when the logical rationale supplied by the Talmud does not fit. It is in the nature of a received tradition[from Moshe at Sinai?] that is unchangeable.

  Note: Compare this to the comments of Rabbi Akiva Eiger that appear in the materials on abortion.

25)

עין משפט נר מנוה

עג.

בן סורר ומורה פרק שמיני סנהדרין

בסורת הש"ם

בן אמרי פייל מהלי רולם הלבהי שתג לאין קסד בפסחי פ"ג דף קחק:]: נכסחי פ"ג דף קחק:]: מח ב ג מיי שם הלכה י יא טוש"ע שם בעיף

ממ ד תרי שם הלכה ימ: : תו תרי שם הלנה יד סמג עם פוש"ע ח"מ פר מס סעיף א: נא ז חמרי שם כלכה ים: יו כתג שם נוש"ע מימ כרי מכה סעיף ג:

----ליקומי רש"י

לא תעמור על רם רעך, לכלום נמיחחו ולחס יכול לכלילו ורקרא ים, שן, וכי שנשין מן הדין, דמנים כפ"ק דמכות (ה:) מים כי יקם מת ממות ונגי שן לי מלו נת מכון שלת כת מתי בת סמו שלח כת חביו כת מביו וכת חמו מנין חלמוד ופרו וכת חפו תנין הנחוד לומר פרום אחום גילה למדמה שאין שובין מן למדמה שאין שובין מן הדין וכרו ופניבי מנאי פני כמרט ואיכט דדרים להאי למומר נילה דנרי שוב לדרשה [הסריחה] ועונש דות לויו וכת למו מסבר דנח חבר וכם מנו קמנה עומין מן הדן נובחים וצר. מערה המחוכקה כמינ ניוסא פבן. למי ספוטו זהו מפמש כי מחוכה המחומים כי מפרו להרגו. ורטמיט דרטו ט הרי זה גם ללמד ונמלם למד וכרי ווכרים נב, טן. מה למרט פרוצה. לומרה המחורקה שהוח למשפט הרולח כן משפט הדכל הוה ניומא שם). לנערה המפורקה והלח פירק כה לוום פטור כדכחינ ולוערה לם מעשה דבר אלא נכאה כמי שרונה כא ללמד כאן ונמלא שהוקש כאן להיות למד מכאן והכי קלמר כרולם כנערה שניהן שוץ כמו והיה כעם ככהן (ישעיה כד) ולם נאמר והיה העם ככהן ופפחים כהון, גיתן לחצילה, משילה זו נוספו של מעל זה להורגו פר שלה כה פליה כדכחיב מין מוסים לה (דנרים ככ) הם ים מוסים יישורים הם ים מוסים יישורים נכל לידי חשועה ויומא פסן, נימן רפוח למוחה שהום כודף חמריה שינונה חמנו נופשו של הדף כדכמיב (דמים כב) ולין מושים (ה הל לם ים מושים לריך להושיםה נכל חשר יטל חשילו נכל חשר יכול הסילו נהריגתו חם חין יכול להציל נאחד תחבריו יהרגט ופסחים ספן.

מן ולשיל מ. פיים, ו בותני' ואלו שמצילין אותן, מן העמרה: בנפשן, נימנו ליהרג לכל ורבוד, נשרה המאורסה שלא בא ובר. וח"מ ההוח פגם חמור מרולם שוה בקקילה ווה בסייף לאו פירכא היא דהכא לא קפיד קרא אאיסורא אלא אפגית' דהא נעבדה כה עבירה או שאין מקטדמ על פגמה אין מצילין אוחה כנפשו כדמוכה שמעתין ופשיטא דיש פגם

בפ"ק" דבכורות (דף טו.): מאמר מוהוכה בכל אדם נפקא

אבל הכא קמ"ל דחובה להציל: מנערה המאורסה דקאמר שניתן להצילה בנפשו וא"ח וכיון דמהכם ילפינן דרולח נימן להצילו מפשו למה לי קרא בטובע בנהר וחיה גוררתו השתח חברו הורג כדי להציל החם לא כ"ש ולא מסחבר למימר דחפירו סורגים טפי לאפרושי מאיסורא אלא נראה דאי מהכא ה"א עשה קמ"ל המם דעובר בלחו דלח תעמוד על :דס לעך

תלמוד לומר והשבותו לו. הכם מוקי ליה לאבידת גופו ונפרק שני דבבת מליעת (דף מו:) מוקי ליה שלא יאכיל עגל לעגלים המם דרים והשטחו והכא לו ימירה: היובי נריתת וחייבי מיתות ב"ד. בעריות מיירי דנערה וא"ת מיסוק ליה מדאיתקום

כל עריות בפי אחרי מות כדאמרינן ברים הבא על יבמחו (ימטח דף מ:) יייל מדמעע בהמה ש"מ דלא מקשיען

הכים מיהו קשה הא בהמה לא איחקש מדמיבעיא לן קרא לרצות העראה נבהמה בפרק ד' מיחום (לעיל דף נה.):

בער נערה סירם נקונטרס ומר כמיב וקרי נערה נדרם מקרם. ומסורת ואף על גב דאמרינן בסרק אלו נערות (מחוטה דף מ: ובס) גבי קום כל מקום שנאמר נער אפילו קטוה במשמע הכא הוי מצי למיכתב נערה דעל כרחיך נאו בקטנה איירי אלא כבת עונשין ועוד יש לפרש דטובה נערה כחיבי בפרשה ותיהו בסמוך משמע דמחד דרים דקאמר איידי דכתב נער כחב נמי

כ) ולקמן סד. פכחס כה: 1 אדם כדי להצילן מן העבירה ומקרמי ופקי: אבל הרודף אחר בהמה. יומח פכן, ג) ופחס יתהם פבון. ב) ופפסים ללרכשה והרולה לשבוד עבודת כוכמים ולחלל שכח וכל שכן שחר בהנשיטו לו היק פחן. ב פר 16 א כריתות ומימות כ"ד שחיון עריות דלת ניתן להצילו בנפשו חלת מדבר

ין בה. ז) לפסן פיה 2 שהוא ערוה ויש בה קלון ופגם לנרדף המושרה המאורסה המאורסה המאורסה המאורסה המאורסה המאורסה המאורסה ומיהו רוצח וילבותבר אואלו הן שבוצילין אותן בנפשן 1 שנאנסה וא"ח ומנא לן דאפגימי קפיד פר.ן. י) גיד בפיה. 6 בנפשן בר שנאנסה וא"ח ומנא לן דאפגימי קפיד ז נהדים כתיב מיה והחי דנקע מהמה ב הרודף אחר חבירו להרגו בואחר הזכר ואחר ב רחמנה דילתה החיורם קפיד נ הנערה המאורסה יאבל הרודף אחר בחמה 3 מדמינטריך למשוטי שונד שטדם ז הנערה המאורסה יאבל הרודף אחר בהמה ? מוכמס ומחלל שנח ובהמה ובקונטרס 4 הוהמחלל את השבת והעובר עבודת כוכבים 4 סי לקמן דאפגימי קפיד מדגלי נהני 5 אין מצילין אותן בנפשן הגבלי מ"ר מניין 5 ווא בעמרות אחרות ועוד י"ל דאין 5 אין מצילין אותן בנפשן הגבלי שניתן להצילו 6 מומע לה משמע דאפשחה קפיד 6 י בנפשו ת"ל מלא תעמוד על רם רעך והא 7 קום: הרי זה בא 75מר ונמצא 8 להכי הוא דאתא האי מיבעי ליה לכדתניא 8 למר. פירוש וומנא אף למד דהא ללמד פ המניין לרואה את חבירו שהוא מובע בנהר 9 ומי ממא כדדרשינן נקמן ש מה רולה איש של בשה קדמו 61 שהוקש לולת לנעלה המחורסה וכל 10 או דיה גוררתו או לספוין באין עליו שהוא 10 יהרג וחל יעצור וכן נההוח לנשל וו חייב להצילו <u>ת"ל</u> לא תעמוד על דם רעך וו נפרק ד' מימום (דף ה.) משכמי חשה וו חייב להצילו תול לא תעמור על דם דעך וו מגיד לך הכתוב שפני משכטת באשה 12 אין ה"ב ואלא ניתן להצילו בנפשו מנלן 12 וקאמר הרי זה בא ללמד ונמלא למד 13 אתיא בקל ודוומר מגערה המאורסה מה 13 והיינו נמי אף למד דהא ילפינן מיניה 14 נערה המאורמה שלא בא אלא לפוגמה 14 הערמה מכור נהסים שמעתין ו אמרה תורה ניתן להצילה בנפשו רודף 15 ולשמואל דמחייב אוכר נכן ג' שנים 16 אחר חבירו להרגו על אחת כמה וכמה "וכי 16 וכם דפמר מיש פ"ב דפולין (דף מ.) מו היה ביה אל חוד ביהר אל חוד ביהר אל מו לנערה מעם נו עונשין בון הדין דבי רבי תנא הקישא הוא זו גמ למ ומיל הרי וה כל לנמד ונמנם 18 פים כי כאשר יקום איש על רעהו ורצחו נפש 18 למד מה פסולי המוקדשים נשחימה 18 פים כי כאשר יקום איש על רעהו ורצחו נפש 18 החם נמי ש לפנש דחף למד קחמר 19 וכי מה למדנו מרוצה מעתה ייהרי זה בא 19 דללמד מססולי המוקדשין נמי קח 20 ללמד ונמצא למד מקיש רוצח לנערה 20 אמי לפטור מן המחנות כדדרשינן 21 מאורסה מה נערה המאורסה ניתן להצילה 21 22 בנפשו אף רוצח ניתן להצילו בנפשו ונערה 22 אף רוצה ניתן להצילו בנפשו. ולס 23 מאורםה גופה מגלן כדתנא דבי ר' ישמעאל 23 הר ואחר מיים 32 להצילה. מן העבירה מסטו לף לולם 24 דרונא דבי רבי שמעאל יו ואין מושיע לה 24 כלדלטיען לעיל (דף עני) וי"ל להמס 25 הא יש מושיע לה בכל דבר שיכול להושיע 25 רשום ומשמעינן ח קרם לחין לו דמים זכנ הכם קמ"ל דרואה את חברו שהוא טובע 26 להצילן בנפשו כר. משמעות 26 להצילן בנפשו כר. משמעות 27 בנהר או חיה גוררתו או לסטין באין עליו 27 הלשוו שמעיליז הנכדף 28 שהוא חייב להצילו ח"ל לא תעמור על דם 28 מפשו של רודף סכל לה יחכן לפרש 29 רעך והא מהכא נפקא מהתם נפקא "אברת 29 כן נכודף לחל הנהמה וכיולל נה ישונים וכנה" 25 השבמו: ת"ל והשבותו לו. קרא 30 גופו מגיין ת"ל די והשבותו לן אי מהתם הוח 30 לפיכך נראה לפרש דמנילין את האדם 11 אמינא ה"מ בנפשיה יאכל מיטרח ומיגר <sub>11</sub> מן העפירה נופטו של עלמו אכל קשה ומהרשילו: מן שון (עלמו: הני מילי בנפשו. מס זה 32 אגורי אימא לא קמ"ל תנו רבנן מיאחר הרודף 32 אנורי ואימא לא קמ"ל תנו רבנן מיאחר הרודף 32 אחר חבירו להרגו ואחר הזכר ואחר נערה המאורסה ואחר חייבי מיתות ב"ד ואחר

חייבי כריתות מצילין אותן בנפשו אלמנה לכהן גדול גרושה וחלוצה לכהן הדיושי אין מצילין אותן כנפשו יינעבדה בה עבירה אין מצילין אותה בנפשו יש לה מושיע אין מצילין אותה בנפשו רכי יהודה אומר אף האומרת הניתו לו שלא יהרגנה מנה"מי אמר קרא ולנערה לא תעשה דכר אין לנערה חמא יי מות נער זה זכור נערה זו נערה המאורסה חייבי כריתות מות אלו חייבי מיתות ב"ד כל הני למה לי צריכי דאי כתב רחמנא נער משום דלאו אורחיה אכל נערה דאורחה אימא לא ואי כתב רחמנא נערה משום דקא פגים לה אבל נער דלא קא פנים ליה אימא לא ואי כתב רדמנא הני משום

מושיע: האופרת. למנילין הרולפין אחריו הניתו לו ואל תרדפו אחריו שלא יהרגנה קודם שמשיגוהו אף על פי דאנופה היא ומיראה היא דקאמרה אין מנילין אוחה וטעמא מפרם לקמן": לנערה חשא מות. אכולהו קלי אין מושיע לה וקרא יחירא הוא ולדרשה דהא כחיב ולנערה לא מעשה דבר: נער כחיב וקרינן נערה נדרש מקרא ונדרש מסורח נער להבית את הזכור נערה כמשמעו: דלאו אורחיה. לינעל ואיכא כזיון וכשת גדול: פנים דה. בכתולק ומגנה על בעלה: למוכחייהו

נערה פירוש איידי דכחב נער למעוטי בהמה כחב נערה כלומר כפשטיה דקרא דעל כרמין נערה קרינן דהא בנערה מישחעי:

8 משום דדמית לעריות ונקט נמי עטדת

תורה אוד הטלם 9 כוכמים משום דמד"ח תיתי נק"ו אן לא חלף רביל 10 כדלקמן "ושבת נמי מיתי בנזירה שוה": באביך לא מעמר עלוו גבל לא תעמוד. לא מעמוד עלמך כם רעד אני מ: 12 על דמו אלא הנילהו: לפגמה. לפישה וולולולה אמרה חורה נתנה להצילה בן ולואר לא האשה או כנפשו כדילפיטן לקמן מוחץ מושיע דֶּכֶּר אֵין לְמֶעָר נְבָּא הוא. מון הרין, ק"ו: הק"מא הוא. נָפָשׁ בַּן הַרָּבְר תַּה: זו היקש וגזירה שוה המופנת הרי הות 18 כמפורש נמקרם ועונשין ממנו לפי ותרם כב כו ם כי בשְׁנָה מְצָאָר פו שלם ניתנה למדרש מעלמו" אבל מקל

צְעַקָה הַנְעָר הַבְּאַרְשָׁה 21 וחומר שחדם דן ק"ו מעלמום חע"ם ואין מושע לה: מדותות שמוט ון קרו תעתנו מע פי וצים מתנו רן נאם לא קרוב אָרְהְף 22 כדילפינן במכות (דף ת.): וכי מה אליף ולא ירערו 23 למדנו מרוצח. כאן לסטור את האונם

אָרֶה עִקּי עֵד הְדְשׁ 25 מות כי כחשר יקום חים דמשמע כי אַרְדְּ אוֹין הַשְּׁבֵּיוֹ לוֹ: 25 מות כי 26 היכי דהחם אונם פטור הכא נמי (רכיים בב, גן 12 פטורה אלא משמע שזה בא ללמד על מה הנערה וומלה שוכחב כחן ללמד פנהימנה כלומר נמצא אף למד דמשום

הנהות וציונים 30 מילי אחריני איחקום וחרוייהו ילפי מ) בראשונים וכנח" (3 מהדדי: <sup>7)</sup> מה נערה המאורסה ניתן מיתות ביר, וכסדר 13 וכוי ותכתי ילפת נערה תרולת שתהרג הדרשות להלן חסא 14. הדרשות להלן חסא 100 תעטר כדלקמן" ומיהו הכלו לא מתו כן "גרושה וחלתה 134מל תעטר כדלקמן" ומיהו הכלו לא הדינטי ליחא 35 אסיקנא במילחיה דר׳ דאגב גלרא לכהן הדיוט" ליחא בראשונים וככת"י, וצ"ל י. ונ"ל אתה 36 חתית: סן ומדקאמר אין מושיע. מכלל אין מצילין אנתה36 חתים: "וחדקאסר אין מושים מנכנ בנספו ורכיה וכון דבילין 37 לבעים תשועה: אברת גופו. כגון משיטא האין מצילין 38 נטובע ננהר. מניין עלתה מלווה על בנספו (דקים, עייש) 38 נטובע ננהר. מניין עלתה מלווה על

ראמר קראו דן הדיא 40 ימירל הול למדרש השב לת נופו מדקאמר (דפרים אין 42 הרוחהו יכול להצילהו יצילהו: קמ"ל. מנשים מבלל (באדים): 16 לו תעתוד על דס רעך לו תעתוד ו) בנפוקי אישניםא: 18 לו תעתוד על דס רעך לו תעתוד בשישיבה 44 על עלמך משמע אלא חזור על כל נרסים. ונראה דבציל 15לדקן שלת יתכל דם רעך: חייבי גם במהרשיל דמוירן, 15לדקן שלת יתכל דם רעך: חייבי ראשמשינן כריתות וחייבי מיתות ב"ד. דעליות (מהרשיל): ע) יש להוסיף מחויב תאמר דאיכא עבירה ופגם ותגא להוסיף מחויב (באה־ם): ין צדל הכא דמתני נמי הכי סבירא ליה מדלא קה מרמינן סתמה הסתמה וחגה הני והוח הדין לכל עריות: אלפנה

לבהן גדול. כ"ג הרודף אלמנה לאונסה

אפ"פ שים שם פגם דקה משוי

לה חללה אין מנילין אותה בנפשו

כדמפרש לקמן דחייבי לחרין אין ניחנין

להפיל מפשם: נעבדה בה עבירה.

כבר: אין מצידין, דהת תפגימה יו לה

וקרא אפגימה קפיד מדגלי בהני ולא

צעפירות אתרות: יש כושיע לה. ע"י

דבר אחר בלא הריגה אין הורגין אותו

ברדיפתו שהרי כשישינותו ש יהיה לה

# Section 1

# Gemara Sanhedrin 73a

Misfinafi The previous Mishnah taught that a burglar may be killed because he poses a threat to the occupant of the house he enters. The coming Mishnah cites other scenarios where a criminal is killed to prevent him from perpetrating a foul deed:

Gemara A Baraisa provides the Scriptural source for our Mishnah's ruling:

The Gemara objects:

אָרָנְיִר הִיּא לְּיָבֶּי הִיּא לְּיִבְּי הִּא לְיִבְּי הִּא לְיִבְּי הִּא לְיִבְּי הִּא לְיִבְּי הִּא לְיִבְּי הִּא לְּבְּבִּי הִא לְיִבְּי לִּיה לְבְּבִּי לִּיה לְבְּבִּי לִּיה לְבְּבִּי לִּיה לְבְּבִּי לִּיה לְבְּבִּי לִּיה לְבְּבִּי לְיה לְבְּבִּי לְּיה לְבְּבִּי לְיה לְבְּבִי לְיה לְבְּבִי לְּיה לְבְּבִי לְּהֹי הַבְּי לְבִּי לְּהְי בְּיִי לְרְבִּי לְּבִּי לְבִּי לְּבִּי לְבְּבִי לְבִּי לְבִי לְבִּי לְבִּי לְבִּי לְבִּי לְבִי לְבִי לְבִי לְבִי לְבִי לְבְּי לְבִּי לְבִי לְבִּי לְבִי לְבִי לְבִי לְבִי לְבִי לְבִי לְבִי לְבִי לְבִי לְבִילִי לְבִי לְבְי לְבִי לְּבִי לְבִי לְבִי לְבִי לְבִי לְבִי לְבִי לְּבִי לְבִי לְבְּבְי לְבִי לְבִי לְבְּבְּים לְּבְּבְּים לְּבִי לְבִי לְבְּבְּים לְּבִים לְבִי לְבִי לְבְּבְּים לְּבִי לְבִי לְבְּבְּים לְּבִי לְבִּים לְּבִי לְבְּבְּים לְבִּים לְּבְּבְים לְבִי לְבְּבְּים בְּבְּבְּים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְּבְים בְּבְּבְּבְּים בְּבְּבְּבְים בְּבְּבְּבְּים בְּבְּבְּבְּבְים בְּבְּבְּבְּבְּים בְּבְּבְּבְיבְּים בְּבְּבְּים בְּבְּבְּים בְּבְּבְּבְּים בְּבְּבְּים בְּבְּים בְּבְּבְּים בְּיבּבְּים בְּבְּבְּים בְּבְּבְּים בְּבְּבְּים בְּבְּבְּים בְּבְּבְּים בְּבְּבְּים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּבְּיבְים בְּבְּבְּים בְּבְּים בְּבְּבְּים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּבְּיבְּים בְּבְּים בְּבְּבְּיבְּיבְּים בְּבְּים בְּבְּבְּיבְּים בְּבְּ

rather save him from death. According to this Baraisa, the verse teaches the general obligation to rescue another person from death. How do we know, though, that one should even kill a pursuer to rescue his victim?

The Gemara concludes:

אָרן תְבִּיּ נְמֵּי – Indeed it is so; this verse does not teach that a pursuer may be killed.[6]

NOTES

1. That is, we may kill a person and thus save him from committing certain transgressions (Rasht; cf. Rambam, Commentary to the Mishnah, and Yad Ramah). The Gemara below exegetically derives this law from several verses.

[The forthcoming Gemara indicates that we kill a pursuer in order to protect his intended victim. For this reason, Rambam and Yad Ramah render the first clause of our Mishnah: These are fthe victims] whom we save at the cost of [their pursuers'] lives. Rashi agrees in principle that we kill a pursuer to save his victim. Nevertheless, he maintains that our Mishnah expresses the law from the perspective of the pursuer. (i.e. saving the pursuer from sinning) rather than from the victim's perspective (i.e. saving the victim). Apparently, Rashi interprets the Mishnah as he does because the Mishnah's first clauses must parallel the last ones. These clauses cannot focus on the victim since it discusses victimless crimes (Sabbath descration and idolatry). Therefore, the first clause does not express itself in terms of the victim either (see, however, Tosafos itvant and Binyan Shlomo; see also gloss to Noda BiYehudah Tinyana, Choshen Mishpat \$60 for further discussion of why a pursuer is killed).]

2. For a definition of a betrothed naarah, see 71b note 24. Our Mishnah states that we kill a pursuer who wants to sodomize a male or violate a betrothed naarah, because these are examples of severe sexual crimes that debase and humiliate the victim. However, we also kill a man who is pursuing any \*roah\* (i.e. a woman forbidden to him on pain of excision or execution) to prevent him from violating her. Presumably, our Mishnah chooses the specific examples of sodomy and adultery with a betrothed naarah because the Torah alludes to these two cases more directly, as the Gemara will explain.

In short, we kill a pursuer to prevent him from sinning in either of the following two situations: I) When he is trying to kill someone and 2) when he wants to force someone to commit a severe sexual crime that will debase and humilists the victim (e.g. he is pursuing a man to commit sodomy or a betrothed nacrah to commit adultery). A Barsisa below will cite a Scriptural source for the above ruling (see Rashi and Yad Ramah).

3. For these sins do not harm or disgrace anybody. Our Mishnah is thus

teaching the following principle: A pursuer may not be killed to prevent him from committing a capital crime if that crime would not debase (or kill) the victim.

Rashi explains why our Mishnah illustrates the above principle with the three specific sins of sodomizing a beast, Sabbath descration and idol worship. Sodomy with a beast could have been confused with other scrious sexual crimes that involve a human victim, where the pursuer is indeed killed to prevent the crime. The Mishnah therefore teaches that we may not kill a pursuer to prevent him from sodomizing a beast, because no human victim is involved. The Mishnah also mentions Sabbath descration and idol worship, because there is a dissenting Tannaic view that we in fact kill a person to prevent him from committing these sins (see 73b). For this reason, our Mishnah explicitly states its opinion that we may not kill such a person (Rashi; cf. Meiri).

- 5. This implies that you may kill your friend's assailant if this is what it takes to save your friend.
- 6. Our Gemera's conclusion seems difficult to understand in light of the first Baraisa that it quoted. How can the Gemara conclude that the verse do not stand by the blood of your friend teaches nothing about killing a pursuer, when the Baraisa quoted at the beginning of the Gemara explicitly states that it does? See Toras Chaim, Aruch LaNer and Margaliyos HaYam for some possible resolutions.
- 7. Kai vachomer, an a fortiori argument, is one of the thirteen principles of Biblical hermeneutics. Here, it involves the following reasoning: If a particular stringency applies in a relatively lenient case (rape), it must certainly apply in a more serious case (murder).
- 8. In that the rape would demean and humiliate her (Rashi).
- 9. Tosafos object to the kal vachomer, because it seems to assume that murder is a more severe crime than raping a betrothed naarah. But the fact is, Tosafos argue, that such rape is punishable with stoning, the most severe form of execution, whereas murder is punished with beheading; a more lenient form! Tosafos answer that the relative severity of the sins of murder and rape is irrelevant to our discussion. The point is that we kill a person only to prevent a sin that would harm the victim.

טין משפט נר מצוה

מן אתיי פייל מכלי כולם הלכה י שמג לארן קכד קסה עום"ם ח"מ פי מכה סעיף א נונרב אלפס עוד כמשר מינ בר מרה שם הלכה י מח ב ג מרי שם הלכה י מח ב ג מרי שם הלכה י

פם ד מיי שם הלכה יא: נ הומרים סהכסה סמג שם עושים חית סר הם סעיף ת: נא ו חמיי שם הלכה יח ינ סמג שם עיש"ע מית פר מכה ספיף ג:

ליקומי דש"י

לא תעמור על דם רשך. לראוח נמיחחו ואחה יכול להלילו זייקרא ים, מון, וכי שונשין מן הדין, דחנים נמ"ק דתמח (כ:) מים כי יקם מת ממוחו וגרי מן לי חלם בת מכיו שלם כת חמו כת חמו שנה כת חביו אביו וכח אמו מנין חלתוד לומר ערות אחותו גילה והלא קל ומומר הול למדמה שאין שושין מן הרין וכני וסליני מנאי כפי כמרא ואיכא דריש להאי למוסו נילה דגר שוש לדרשת (אחרימת) ושוש דכת חבר וכח חמו קסבר דמת תכיו וכו הדין וומדים קוז). כי כאשר יקום ובר, מערה התחורקה כחיר ויומא מב). לפי סשורו זהו משמעו כי אניסה כים ונחוקה פחד פליה כחדם העומד על מכירו להרנו. ורמחיט דרשו ט הרי זה נא ללמד ונמלא למד וכו׳ ורכרם ככ, כון, מה למדנו מרוצח. לנעלה המתורמה שהות כמשפט הרולת כן תשפט הדנר הוה ניומא שפן, לופרה המשורפה והלא פירם נה אנם פטור כדכמיכ ולנפרה לם חפשה דכר אלא נראה כמי שרונת כא ללמד כאן ונמלא שהוקש כאן להיות למד מכאן והכי קלמר כרולם כוערה שניהן שוק כמו והיה כעם ככהן (יבעים כד) ולח נאמר והיה העם ככהן נמחדם כהו). גיתן הבילה. מנשלם זו כנסשו של טעל זה להורנו עד שלם כל עלים כדכחיב אין מושיע לה (דנרים ככ) הם יש תושים יושיענה נכל לידי משועה וויסא שם), ניתן רשות לרומה שמם רודף התריה שינינה ממנו נופטו של מדף כדכמינ (דפרים ככ) ואין מושיע לה הא אם נכל חשר יכול חשילו בסרוגמו חש שין יכול להציל במחד מחבריו יהרננו (מסחים שם).

#### בן סורר ומורה פרק שמיני סנהדרין 🗠 עו.

אן ופיל נד. ושינו ו מרובר' ואלו שמצילין אותן, מן העסירה: בנפשן. ניתנו ליהרג לכל וכודה המאורסה שלא בא וכר. ומ"ת ההוא פגם חמור מרוצת שזה בסקילה וזה בסייף לאו פירכא היא דהכא לא קפיד קרא אאיסורא אלא אסגימ' דהא נעבדה בה עבירה או שאין מקפדת

צפ"ק" לבכורות (דף מו.): תאמר מוהוכה בכל אדם נפקא

אבל הכא קמ"ל דמונה להניל: לרצילן בנפשו כר. מטמעום הלשון שמלילין הנרדף

השתח חברו הורג כדי להציל החם לא כ"ש ולא מסחבר למימר דחבירו הורגים טפי לאפרושי מאיפורא אלא נכחה דחי מהכח ה"ח עשה קמ"ל החם דעוכר כלאו דלא חעמוד על

:דס לעך רולכור לומר והשבותו לו. הכא מוקי ליה לאפידת גופו ובפרק שני דבכא מליעא (דף כה:) מוקי ליה שלא יאמיל עגל לעגלים המם דרים והשטמו והכח לו ימירה: קוובי בריתות וחייבי מיתות ב"ד. בעריות מיירי דוערה וא"ח חיפוק ליה מדאיחקום כל עריות כפי אחרי מות כדאמרינן ברים הכא על יכתחו (יכנות דף נד:)

קא פנים ליה אימא לא ואי כתב רחמנא הני מיל מדמעט בהמה ש"מ דלא מקשינן הכים מיהו קשה הא בהמה לא איחקש מדמיבעיא לן קרא לרצות העראה בבחמה בפרק ד' מיחות (לשיל דף נה.):

בער נשרה. פירש נקונטרס נער כחיב וקרי נערה נדרש מקרם ומסורם ואף על גב דאמרינן בפרק אני נערות (כמוסת דף מ: ובם) גםי קנם כל מקום שנאמר נער אפילו קטנה במשמע הכא הוי מצי למיכחב נערה דעל כרחיך לאו בקענה איירי אלא ככת עונשין ועוד יש לפכש דטובא נערה כחיכי בפרשה ומיהו נסמוך משמע דמחד דריש דקאמר איידי דכחב נער כחב נמי

כז וומפו פד. פפחים נה: ז אדם כדי להצילן מן העציכה ומקרלי נפקי: אבל הרודף אחר בהמה. חתם פכן, ג) נשמרם בקנושינו דו ניקפה נ לרבעה והרולה לעבוד עמודח כוכנים ולחלל שבח וכל שכן שחר

2 תרודף אחד חבירו להרגו - ואחר הזכר ואחר 2 לממנא דינמא אחיסולה קפיד ב הנערה המאורסה יאבל הרודף אחר בהמה 3 מדסינטריך למעוטי שוכר שטדח 1 הנערה המאורסה יאבל הרורף אחר בהמה למוכדם ומחלל שנח ובהמה ובקונטרם 1 יוהמחלל את השבת והעובד עבודת כוכבים למי לקמן האפנימי קפיד מדגלי נהני 2 אין מצילין אותן כנפשן! גבל ת"ר מניין לא נעבירות אחרות ועוד "ל האין 3 לרודף אחר חבירו להרגו שניתן להצילו 6 מושיע לה משמע האנשמה קפיד ז בנפשו ת"ל א לא תעמור על דם רעך והא ז קום: דקרי זה בא ללמד ונפצא 8 להכי הוא דאתא האי מיבעי ליה לכרתניא 8 למר. פירוש ונמנא אף למד דהם ללמד פ המניין לרואה את חבירו שהוא מובע בנהר פ נמי אמא כדדרטינן לקמן <sup>פו</sup> מה רולה 10 או חיה גוררתו או לספין כאין עליו שהנא 10 יהרג ואל יעטר וכן נההוא לעיל וו הייב להצילו <u>ת"ל</u> לא תעמור על דם רעך זו נפרק ד' מימום (דף מ) משכני אשה 11 חייב להצילו ת"ל לא תעמור על דם רעך זו מגיד לך הלחול שפני משכטת נאשה 12 אין ה"ב ואלא ניתן להצילו בנפשו מגלן 12 וקאמר הרי זה שא ללמד ונמלא למד 13 אתיא בקל וחומר מנערה המאורסת מה 13 והיינו נמי אף למד דהא ילפינן מיניה 14 נערה המאורסה שלא בא אלא לפוגמה 14 הערחה מכור נהסים שמעחין 15 אמרה תורה ניתן להצילה בנפשו רודף 15 ולשמואל דמחייב אוכר בכן ג' שנים 16 אחר חבירו להרגו על אחת כמה וכמה "ובי 16 וכת דממר כמש פ"ב דחולין (דף כה.) זו עונשין מן הדין דבי רבי תנא הקישא הוא זו גפי לפי ואיל הרי זה כא ללמד ונמלח 20 פולי המוקדטים בשמעה בש 18 למד מה פסולי המוקדטים בשמעה פים 20 בי כאשר יקום איש על רעהו ורצחו נפש 18 פו דים בחשו יקום חיש על ועוו וו בווו ובשם מי החס נמי ים לפרם דלף למד קלמר 19 וכי מה למדנו מרוצה מערה יו הרי זה בא 19 ללמד לפסולי המוקדשין נמי קל מי ללמד נינושים לחד מרחיי בחשי ביים לייורה מי 20 לכמד ונמצא למד מקיש רוצח לנערה 20 אמי לפטור מן המחנום כדדושים 21 המאורסה מה נערה המאורסה ניתן להצילה 21 22 בנפשו אף רוצח ניתן להצילו בנפשו ונערה 22 אף רוצח ניתן להצילו בנפשו. וחס 23 מאורסה גופה מגלן כדתנא דבי ר' ישמעאל 23 24 דרונא דכי רבי ישמעאל יואין מושיע לה 24 מדרסינן לעיל (דף ענ:) וי"ל דהחם 25 הא יש מושיע לה בכל דבר שיכול להושיע 25 רשוח ואשמעינן א קרא דאין לו דמים 26 צופא מניין לרואה את חברו שהוא טובע 26 27 בנהר או חיה גוררתו או לספיון כאין עליו 127 28 שהוא חייב להצילו <u>ח"ל</u> לא תעמוד על דם 28 מפטו של רודף אכל לא יחכן לפרש אין בעילן אחתה 36 ממלו יו ומדקאסר אין מישט מכנו 28 שהוא חייב להצילו ת"ל לא תעמוד על דם 28 מפטו של רודף אכל לא יאכן לפרש במשרו ביה נפון באינה היה נפון באור האין מישט משרט אין מישט מכנו בעל פרודף והא מהכא נפקא מהתם נפקא יו אבדת 29 כן ברודף אחר הנהמה וכיולא נה ששט אין מביל אין מישט מלים על 192 על חייבי כריתות מצילין אותן בנפשו אלמנה לכהן גדול גרושה וחלוצה לכהן הדיושי אין מצילין אותן בנפשו "נעברה בה עכירה אין מצילין אותה בנפשו יש לה מושיע אין מצילין אותה בנפשו רבי יהודה אומר אף האומרת הניחו לו שלא יהרגנה מנה"מין אמר קרא

ולנערה לא תעשה דבר אין לנערה חשא

מות נער זה זכור נערה זו נערה המאורסה

רצא אלו חייבי כריתות מות אלו חייבי

מיתות ב"ד כל הני למה לי צריכי ראי כתב

רחמנא נער משום דלאו אורחיה אכל

נערה דאורחה אימא לא ואי כתב רחמנא

נערה משום דקא פגים לה אבל נער דלא

ה) והופספה פרים, א כרימות ומיתוח ב"ד שלינן עריות דלה ניתן להצילו מפשו חלה תדבר על פגמה הין מצילין אותה בנפשו בדמוכה שתעתין ופשיטה דים פגם התחורסה בתחורסה ביד שלינן עריות דלה ניתן להצילו מפשו חלה מדבר על פגמה היו ליקסו שיה. 2 שהוא ערוה ויש בה קלון ופגם למדדף במור משובילין אותן בנפשן 1 שואנקה וא"ח ומנה לן דאפגית" קפיד מד. 4 ביד בפיב. 6 כגון זכר ונערה התאורסה ומיהו רוצה (בותר ביד אואלו הן שמצילין אותן בנפשן 1 שואנקה וא"ח ומנה לן דאפגית" קפיד מד. 2 שרו ביד בפיב. 6 כגון זכר ונערה התאורסה ומיהו רוצה ביד ביד ביד בפיב. ו נהדיא כחיב כיה והאי דנקט נהמה 8 משום דדמיה לעריות ונקט נמי עטדת

הורה אור השלם 9 כוכמס משום דקד"ח מיתי נק"ו הורת אוו הדרה או לא חלך רביל0ו כדלקמן"ושבת נמי חימי בגזירה שוה": באביד לא תעמר עלוו גמ" לא תעמוד. לא חעמוד עלמך רם רעד אַר ה: זו על דמו אלא הצילהו: לפומה. למישה ו ולולולה אמרה חורה נחנה להצילה إحطه بلاحوا בן ולנער לא מנשה 11 בנפשו כדילפינן לקמן מולון מושיע יבר אין לואי הבא 11 ה: מן הדין. ק"ו: הכישא דוא. איש על רצחו ורצח או שהוקש רולח לנערה המחורסה וכל נפש בן הדבר תוח: זו היקש וגדרה שוה המוסנת הרי הוא ישר בין או כמפורט נמקרא ועונטין ממנו לפי מ בי בשרה מצאה 19 שלא ניתנה לחדרש מעלמו" אכל מקל

ורשר ב בו אין עונשין מתנו אין עונשין מתנו רן וְאָם לֹא קרוב אָחִדְּ 22 כדילפינן במכוח (דף יו.): וכי מה אַלִיךּ וְלֹא יָרָעָהּוֹנְ23 למרנו מרוצח. כאן לפטור את האונם וַאָּסְפָּתוֹ אָל תּוֹדְ בַּיִתְוּ 24 דְקַמְמֵר ניה קרם חין לנערה מעם והיה עפיד ער דרש ביו וקומת כי כחשר יקום חים מערים משם אחו השבחו לו בצמות כי כחשר יקום חים דמשמע כי 26 היכי דהתם אונס פטור הכא נמי

ון סטורה אלא משמע שזה כא ללמד על 28 הנערה ונמלא שנכמב כאן ללמד פנהימנה כלומר נמנא אף למד דמשום

בשישיגה 44 על עלתך משמע אלא חזור על כל קאמר דאיכא עבירה ופגם וחנא ותוים

קא מרמינן סחמא אסחמא וחנא הני והוא הדין לכל עריות: אלמנה לכהן גדול, כ"ג הרודף אלמנה לאונסה אע"פ שים שם פגם דקה משוי לה חללה אין מנילין אוחה בנפשו כדמפרש לקמן דחייבי לאוין אין ניחנין להציל כנפשם: נעבדה בה עבירה. כבר: אין פצילין. דהם חפגימה" לה וקרא אפגימה קפיד מדגלי נהני ולא בעבירות תחרות: יש מרשיע לה. ע"י דבר אחר בלא הריגה אין הורגין אותו ברדיפתו שהרי כשישינוהו<sup>ח</sup> יהיה לה

מושים: האומרת. למצילין הרודפין מחריו הניתו לו ואל תרדפו אחריו שלא יהרגנה קודם שחשיגוהו אף על פי דאטסה היא ומיראה היא דקאמרה אין מנילין אוחה ועעמת מפרם, לקמנ": לנערה הסא פות. תכולהו קתי מין מושיע לה וקרם יחירא הוא ולדרשה דהא כחיב ולנערה לא מעשה דבר: נער כחיב וקריגן נערה נדרש מקרא ונדרש מקורת נער להמיא את הזכור נערה כמשמעו: דלאו אורחיה. ליצעל ואיכא בזיון וכשת גדול: פגים דה. נכתולין ותגנה על בעלה:

למולחייהו נערה סירוש איידי דכחב נער למעוטי בהמה כחב נערה כלומר כסשטיה דקרא דעל כרחין נערה קרינן דהא בנערה מישחשי:

מתרת הש"ם

ינו שנה ניתור המארשה עו שנה ניתור נתדרם תענמו" חבנ מקנ יצקה הגער המארשה 120 מוחומר שאדם דן ק"ו מעלמו" אע"פ וציו ביושא לה: הגדונה וציונים 30 מילי אחריני איחקוש וחרוייהו ילפי ין בי השונים וככחיין (מהדדי: <sup>יז</sup> מה נצרה המאורסה ניתן היים 18 להצילה. מן העבירה בנפעו אף רולמ בריתות ואחר חיים: 32 להצילה. מן העבירה בנפעו אף רולמ פירעת ביד. ובסור 133 ואכמי ילפא נערה מרולה שההרג הרישות להלן מה 134 מתני כדלקמן "ו ומיהו הכא לא לכהן הייושי ליהא 25 לסיקנא במילחיה דר' דאגב גדרא בראשונים ובכחי. דר' דאגב גדרא אין מציליו איהה 16 לאמול: שן וחדיבטה ביד אין מציליו איהה 16 לאמול: שן וחדיבטה ביד ברישונים ובחיים אין מציליו איהה 16 לאמול: מן בראשונים וככח־ן3מסדדי: <sup>דן</sup> מה נערה המאורסה ניתן נושה. ונואה רבציל 45 לדדון שלם יחבר דס רעך: חייבי גם במהושיל דשורה: 45 לדדון שלם יחבר דס רעך: חייבי ש) ציל דאשמשינן כריתות וחייבי מיתות ב"ד. דעריות הרשיל): מ) יש ובאחרמון ין ציל הכא דמתני נמי הכי ספירת ליה מדלת

The Gemara rejects this derivation:

וְכִּי עוּנְשִׁין מִן הַּדִּין – But can we derive a punishment on the basis of a logical inference (i.e. a kal vachomer)? No, we cannot!<sup>(10)</sup> A hal vachomer, then, cannot be the source for killing a pursuer. -? -

Having rejected two possible sources for the Mishnah's law, the Gemara suggests another:

אָבֶי רְבִי הָנָא - A Baraisa of the academy of Rebbi taught: הקושא הוא - It is derived from a Scriptural analogy, ווא as follows: "בּי בַּאֲשֶׁר יָקוּם אִישׁ עַל־רַעַהוּ וּרְצָחוֹ נֶפֶשׁ". – After teaching that a betrothed naarah is not punished for committing adultery against her will, the verse states: FOR LIKE A MAN WHO RISES UP AGAINST HIS FELLOW AND MURDERS HIM, so is this thing (i.e. the rape of a betrothed naarah).[12] בני מה למדנו מרוצס – NOW, WHAT DO WE LEARN FROM the laws of A MURDERER? Nothing אין בא לְלְמֵּד – אַ אָתָה הָר יַזָה בָּא לְלְמֵּד – אַ Now it seems as if this mention of a murderer CAME TO TEACH something about a naarah, קמד – BUT in fact WE FIND that IT BECAME the subject of a teaching. קנערה המאורסה – That is, [THE VERSE] COMPARES the law of a MURDERER TO the law of a BETROTHED MAARAH: מַח נַּעָרָה הַמְאוֹרְסָה נִיתָּן לְהַפִּילָה בְּנַמְשוֹ — JUST AS A BETROTHED NAARAH SHOULD BE SAVED from rape AT THE COST OF THER ASSAILANT'S] LIFE בוצם נותן להצילו ושחום – SOTOO, in the case of AMURDERER, the potential [VICTIM] SHOULD BE SAVED from death AT THE COST OF ITHE PURSUER'S

The above Baraisa assumes that the assailant of a betrothed.

naarah may be killed to save her from rape. The Gemara now cites the source for this:

The Gemara asks:

אָבָּאָן אָבָּאָן אַרָּן But is it indeed from here that this law is derived? Surely not! אַבְּאָן חַחָהָי – For according to the following Baraisa, [the law] is derived from a verse there in Deuteronomy! –? –

Now, although the rape of a betrothed naarah is a more serious sin than murder, murder is unquestionably more harmful to the victim than rape is. Hence, if we kill in order to prevent rape, we should surely kill in order to prevent murder (Tosafos).

11. Rashi here seems to advance the following explanation as to why a hekeish (Scriptural analogy) is a valid source for meting out capital punishment even though a kal vachomer is not. A hekeish, like a gezeirah shavah (see glossary), must have been handed down from Sinai as part of the Oral Law, no sage may expound a hekeish on his own. Since a hekeish is thus based on tradition rather than upon human logic, it may serve as a source for meting out capital punishment.

Several commentators note that this seems to contradict what Rashi himself writes elsewhere. In several other places, Rashi writes that a sage may expound a hekeish on his own (see, for example, Rashi to Rosh Hashanah 34a מיה רשיק and to Gittin 41b איי רשיק היין. See Mishneh LeMelech to Hilchos Korban Pesach 2:13 and Aruch LaNer here and to Succah 31a הייה ורשי יהורה Social Succah 31a הייה ורשי יהורה

12. The entire verse states (Deuteronomy 22:26): אָרָ רְאָרוֹן הַשְּׁעֵּין רְאָר רְאָר וְעָנְיּע בְּוֹ נְעָדְע בְּיִ בְעָר בְּאָר בְּאַר בְּאָר בְּאָר בְּאָר בְּאָר בְּאָר בְּאָר בְּאָר בְּאַר בְאַר בְאָר בּאַר בּאַר בּאַר בּאַר בּאַר בְאַר בּאַר בּאָר בּאַר בּאָר בּאָב בּאָר בּאָב בּאָר בּאָב בּאָר בּאָר בּאָב בּאָר בּאָב בּאָר בּאָב בּאָר בּאָב בּאָר בּאָב בּ

13. The Baraisa's point is as follows. The verse first states that a naurah who was forcibly violated is exempt from punishment (but you shall do nothing to the naurah) and then compares her violation on a act of murder. Contextually, the comparison would seem to be teaching that we do not punish the naurah for having relations against her will just as we do not punish someone who was forced to commit murder (Rashi). But this actually teaches nothing new, because the first part of the verse stated explicitly that the naurah is exempt! Clearly, then, the

comparison must be teaching something else (Rashi to Pesachim 25b umb im non and Chidushei HaRan here).

14. That is, it sounds as if the yerse is teaching that the naarah—like someone forced to commit murder—is not punished, but we know that our verse does not teach this (see previous note). Hence, the Torah must be juxtaposing the subjects of murder and a betrothed naarah only for the purpose of establishing a lekeish between the two, which teaches something about a murderer. Just as we may kill someone pursuing a betrothed naarah to save her, so may we kill someone who is chasing a fellow to kill him.

Now, a hekeish between two subjects generally teaches something about each. Accordingly, the Gemara on 74a also derives a rule about a betrothed naarah from the laws of murder. Just as someone must give up his life rather than commit murder, so must a betrothed naarah give up her life rather than submit to rape (Rashi, see below 74a).

Tosafos question why the hokeish is needed to teach the rule that we may kill someone about to commit murder when the Gemara (72b) already cited the verse dealing with a tunneler as the source for this law. Tosafos answer that the verse cited on 72b permits us to kill a tunneler, but our hekeish adds that there is actually an obligation to kill a pursuer (see also Chidushei HaRan).

15. The Gemara below will establish the basis for this law.

16. Deuteronomy 22:27. The entire verse reads: אָנְהַ הַאָּנְאָה הָאָנְה הָנְעָרָה מְלָאָה הָּנְעָרָה הָאָנְיּה וְאָנִיעְ אָה בְּעָרָה הָאָרָה הָאָרָה הָאָנְיִה וְאָנִיעְ אָה בְּעִינְה הַנְּעָרָה הַאָּרְה בּעְרָה הַנְּעָרָה הַנְּעָרָה בּעְרָה בְּעָרָה בְּעָרְה בְּעָרָה בְּעָרָה בְּעָרָה בְּעָרָה בְּעָרָה בְּעָרָה בְּעָרְה בְּעָרָה בְּעָרְה בְּעָרָה בְּעָרָה בְּעָרָה בְּעָרָה בְּעָרָה בְּעָרָה בְּעָרָה בְּעָרָה בְּעָרָה בְעָרָה בְעָרְה בְּעָרְה בְעָרְה בְּעָרְה בְּעָרְר בְעָבְיוֹים בּעְיבִיים בְּעָרְיה בְּעָרְיה בְּעָבְיה בְּיבְיה בּעְרָה בְּעָבְיה בְּיבְיה בּיבְיה בְיבְיה בְּיבְיה בְיבְיה בּיבְיה בְיבְיה בּיבְיה בְיבְיה בְיבְיה בּיבְיה בּיב בְיבְיה בְיבְיה בְיבְיה בְיבְיה בְיבְיה בְיבְיה בְיבְיה בּיבְיה בּיבְיה בְיבְיה בְיבְיה בְיבְיה בְיבְיה בְיבְיה בְיבְיה בְיבְיה בְיבְיה בְיבְיבְיה בְיבְיה בְיבְיבְיה בְיבְיבְיה בְיבְיבְיה בְיבְיבְיה בְיבְיבְיה בְיבְיבְיה בְיבְיבְיה בְיבְיבְיה בְיבְיבְיה בְיבְיבְיבְיה בְיבְיבְיבְיה בְיבְיבְיבְיה בְיבְיבְיה בְיבְיבְיי

17. That is, if the rescuer had to kill the naarah's assailant in order to save her, he is permitted to do so. The Gemara infers this permission from the fact that the Torah exempts the naarah when no one was there to rescue her. This implies that if someone had been present, he would have been permitted to rescue her — even if he had to kill the assailant to do so (see Rashi and Yad Ramah).

עין משפט נר מצוה

#### בן סורר ומורה פרק שמיני סנהדרין עג.

מסורת הט"ם שם תוכפות

מו אמר פים מכלי רונם הלכה י כמג לחרון הכד קשה טוש"ע ה"מ פי' חכה סניף א נונוב אלפש עוד נפסחי פ"ג דף קמחו): כח ב ג מיי שם הלכה י וא נוש"ע שם סניף

בב דמיי שם הלכה ים: נ הו מרי שם הלכה יד סמג שם נוס"ע ח"מ סר הם פעף מ: נא ז דו מיי שם הלכה ית יכ סמג שם טיש"ע

ליקומי רש"י

לא תעמור על דם רעך. לכלות מניתתו מה יכול להלע ניקרא ים. טון. וכי שנשין שן הדין. זמנית נשרקן זמנות (בו) ליש ני יקה לה לתנות וני שן לי לולו מו לכיו שלה מו מה מני מו אמו שלם כת פכיו חביו וכח חמו מנין חלמוד לומר ערוח חחותו גילה והלה קל וחומר הוה לתדמה שחק שנשין מן הדין וכרי ושליני מנהי במי כמלה וחיכה דריש להחי אמומו גילה דגבי פונש לדרשה (המריחה) ועונש דמת חביו וכת חמו קסנר שושין מן הדין ניבחים כות. כי כאשר יקום וגר. מערה המלורקה כתינ (יוסא פב). לסי סקוטו זהו משמעו כי אטפם היא וכחוקה עמד עליה כאדם העומד על תכירו להרגו. ורכוחיט דרקו ט הרי וה כח ללמד ונמלא למד וכו' ויברים ככ, כח. מה לפרנו פרוצח, לנפרה המחורשה שהום למשפט הרולח כן משפט הדגר הוה וחמא שסן, לנערה המחורשה והלח פירש נה לוום סטור כדכחינ ולוערה לא חעשה דבר אלא נראה כווי שרולת גא ללמד כאן ונמלא שהיקש כאן להיות למד מכאן והכי קלמר כרולם כנערה שמהן שוק כמו והיה כעם ככהן (ישעיה כד) ולמ נאמר והים העם ככהן ופסחים כחק. כיתן להצילה, משלח זי כנסשו של טעל זה להורגו ער שלה כה עליה כדכחיב אין מושים לה (דנרים ככ) כת יש משים יושיתנה נכל לידי חשותה ויחא כמן, ניתן רשות לרומה שהות רודף חתריה שינונה מתנו נוסשו של מדף כדכמינ (דברים ככ) ומין מושיע לה הח חם ים מושים נריך להושיפה ככל אשר יכול אפיני כהריגתו אם אין יכול להציל כאחד משכריו

יהרגנו (מסחים שם).

ל) ולפיל מ. שרתור מתובר אלו שמצילין אותן, מן העמיה: בנפשן, נימנו ליהרג לכל וכורה הפאורשה שלא בא ובר. ול"ם הסול פגם חמור מרולם שוה בסקילה וזה בסייף לאו פירכא היא דהכא לא הפיד קרא אאיסורא אלא אפגימ׳ דהא נעבדה כה עבירה או שאין מקפדת

בפ"ק" לבכורות (דף עו.): חאמר מוהוכה בכל אדם נפקא

אבל הכא קמ"ל דחובה להציל: להצולן בנפשו כוי. משמעות

הלשון שמלילין הנרדף ילפינן דרולח ניתן להלילו מפשו למה לי קרא בטובע בנהר וחיה גוררחו השתת חברו הורג כדי להניל התם לא כ"ש ולא מסחבר למימר דחבירו הורגש טפי לאפרושי מאיסורא אלא נראה דאי מהכא ה"א עשה קמ"ל החם דעובר בלאו דלא תעמוד על

: דס לעך תלמוך לומר והשבותו לו. הכא מוקי ליה לחבידת גופו ונפרק שני לבנה מליעה (קף פה:) מוקי ליה שלא יאכיל עגל לעגלים התם דרים והשטתו והכח לו יתירה: תייבי פריתות וחייבי פיתות ב"ד. בעריות מיירי דנערה וא"מ מיפוק ליה מדאימקוש

כל עריות בפי אחרי מות כדאמרינו ברים הבא על יבמחו (יפטח דף מי:) י"ל מדמעט בהמה ש"מ דלא מקשינן הכים מיהו קשה הא בהמה לא אימקש מדמיבעיא לן קרא לרטומ

משום

בערתה בבהמה בסרק ד' מיחות (לעיל דף יה.): בער נערה. פירם נקונערם וער כחיב וקרי נערה נדרם מקרם ומסורם ואף על גב דאמוריון בפרק אלו נערום (מושה דף מ: ובם) גבי קום כל מקום שנאמר נער אפילו קטוה במשמע הכא הדי מלי למיכחב נערה דעל כרחיך לאו בקטנה איירי אלא נכת עונשין ועוד יש לפרש דטונה נערה כתיכי בפרשה ותיהו בסמוך משמע דמחד דריש דקאמר איידי דכחב נער כחב נמי נערה פירוש איידי דכחב נער למעוטי בהמה כחב נערה כלומר כפשטיה דקרא דעל כרחיך נערה קרינן דהא בנערה מישחשי:

כו (נקמן כד. פסחם כה: כ אדם כדי להצילן מן העצירה ומקראי נפקי: אבל הרודף אחר בהבה. משל לפנו. ג) ופספים להדור בהבים להציד ביר באבר יומפה שכב, בן ופשחים ו לרכעה והרולה לעבוד עבודת כוכנים ולחלל שבת וכל שכן שאר

ז טהדים כמיב מה והמי דנקט שהמה ב" הרודף אחר חבירו להרגו בואחר הוכר ואחר 2 רממנה דילמה מחיסורה קפיד 3 הנערה המאורסה יאבל הרודף אחר בחמה ז מוסינטריך למשטי עומד ענודה 4 דוהמחלל את השבת והעובד עבודת כוכבים 4 כוכמס ומחלל שנת ונהמה ונקונערם י ווביות את השבת והעובר עבורת כוכבים ל פי לקמן דאפגימ' קפיד מדגלי נהני 5 אין מצילין אותן כופשן: "גבו ת"ר מניין 5 לוודף אחר חבירו להרגו שניתן להצילו 6 מושיע לה משמע דאפשחה קפיד 7 בימשי ת"ל או מישיע לה של אותר חבירו להרגו שניתן להצילו 6 ז בנפשו ת"ל "לא תעמוד על דם רעד והא 7 קרמ: דורי זה כא ללמד ונפצא 8 להכי הוא דאתא האי מיבעי ליה לכדתניא 8 למד. פירוש וומנא אף למד דהא ללמד פ המניין לרואה את חבירו שהוא מובע בנהר 9 נמי לחל כדדרשים לקמן יי מה רולה 10 או דיה גוררתו או לסטין באין עליו שהוא 10 יהרג ואל יעטר וכן נההוא דלשיל וו חייב להצילו <u>ת"ל</u> לא תעמוד על דם רעך וו נפרק ד' מימות (דף מ.) משכמי אשה וו חייב להצילו <u>ת"ל</u> לא תעמור על דם רעך זו מגיד לך הכחוג שפר משכטת נאשה 12 אין <u>ח"ג</u> ואלא ניתן להצילו בנפשו מגלן 12 וקאמר הרי זה גא ללמד וומלא למד 13 אריא בקל וחומר מנערה המאורסה מה <sup>13</sup> והיינו ומי אף למד דהא לפינן מיניה 14 נערה המאורסה שלא בא אלא לפוגמה 14 הענפה מכור נההים שמעתין 15 אמרה תורה ניתן להצילה בנפשו רודף 15 ולשמואל דמחייב אזכר ככן ג' שנים (קף פת.) אחר חבירו להרגו על אחת כמה וכמה ייוכי 16 והא לאמר ברים פ"נ לחולין (קף פת.) מוד ומיי בניים ברוצח. כמן נפטור מת המונס 16 אחר חבירו להרגו על אחת כמה וכמה ייוכי 16 והם לממר ברים פ"ב דמולין (זף מ.) מוספתו אל היוד בית" 12 דקמתר ליה קרם אין לעערה מטם 17 עונשין כון הדין <u>רבי רבי</u> תנא הקישא הוא 17 גמ למ ואל המי זה מז למד וממלם מייד אתוך את היש 12 מות מי כאשר יקום איש דמשמע כי 18 0 מי כאשר יקום איש על רעהו ורצחו גפש 18 למד מה פסולי המוקדשים בשחישה 18 סבי כי כאשר יקום איש על דעהו ורצחו גפש 18 החם נמי יש לפרש דחף למד קאמר 19 וכי מה למדנו מרוצח מעתה יו הרי זה בא 19 דולמד אפסולי המוקדשין נמי קא 20 ללמד וגמצא למד מקיש רוצח לנערה 20 אמי לפטור מן המחטות כדרשים 21 המאורסה מה נערה המאורסה ניתן להצילה ו2 22 בנפשו אף רוצח ניתן להצילו בנפשו ונערה 22 את רוצה ניתן להצילו בנפשו. ואס 23 מאורםה גופה מגלן כדתנא דבי ר' ישמעאל 23 24 ברתנא דבי רבי ישמעאל יואין מושיע לה 24 מדרסיע לעיל (דף כנ:) וי"ל דהתם 25 הא יש מושיע לה בכל דבר שיכול להושיע 25 ישות וחשתעים קרם דחין לו דמים 26 צופא מניין לרואה את חברו שהוא שובע 26 27 בנהר או חיה גוררתו או לסמין באין עליו 27 28 שהוא חייב להצילו <u>ת"ל</u> לא תעמוד על דם 28 מפשו של רודף אכל לא יתכן לפרש 29 רעך והא מהכא נפקא מהתם נפקא "אברת 29 כן נרודף אמר הנהמה ומולא נה ג) בראשונים וככח" 25 השכמו: ת"ל והשבותו לו, קרם 30 גופו מניין ת"ל "ו והשבותו לן אי מהתם הוה 30 לפיכך נרמה לפרש דמצילון מת המדם נוסף אמר 11 אמינא ה"מ בנפשיה יאבל מיטרח ומינר 13 מן העמירה מפשו של עלמו אמל קשה אחר חבירו להרגו ואחר הזכר ואחר נערה המאורסה ואחר חייבי מיתות ב"ד ואחר חייבי כריתות מצילין אותן בנפשו אלמנה לכהן גדול גרושה וחלוצה לכהן הדיום אין

> מות גער זה זכור גערה זו גערה המאורסה חשא אלו חייבי כריתות מות אלו חייבי מיתות כ"ד כל הני למה לי צריכי דאי כתב רחמנא נער משום דלאו אורחיה אבל נערה דאורחה אימא לא ואי כתב רחמנא נערה משום דקא פגים לה אבל נער דלא קא פגים ליה אימא לא ואי כתב רחמנא הני

מצילין אותן בנפשו חנעבדה כה עבירה אין

מצילין אותה בנפשו יש לה מושיע אין מצילין

אומר כנפשו רבי יהודה אומר אף האומרת

הניחו לו שלא יהרגנה מנה"מי אמר קרא

יולנערה לא תעשה דבר אין לגערה רשא

אחריו הניחו לו ואל חרדפו אחריו שלא יהרגנה קודם שתשיגוהו אף על פי דאנוסה היא ומיראה היא דקאמרה אין מנילין אוחה וטעמת מפרש לקמן": לנערה חמא פות. אכולהו קתי מין מושיע לה וקרם יחירה הוא ולדרשה דהא כחיב ולנערה לא חעשה דבר: נער כחיב וקרינן נערה נדרש מקרא ונדרש מסורח נער להפיא את הזכור נערה כמשמעו: דלאו אורחיה, ליפעל

דאורמייהו

של מים בית מים בית מים ביד שאינן עריות דלא ניתן להצילו מפשו אלא מדבר על פגמה אין מצילין אותה מפשו כדמוכם שמעתין ופשיטא דיש פגם וו שיה וו ליקו מיה מים מיה שו ביד ב שהוא ערות וש מיה ביד שאינן עריות דלא ניתן להצילו מפשו אלא מדבר מו מפחים שיה שו ביד ב שהוא ערות וש מביר מיה ביד ב שהוא מיה מו מיהו רוצה ביד מיה ביד שיה שורון בופשן ב שואופה וא"מ ומוא לן דאפגית' קפיד שרו. יו צי בפיה 6 כגון וכר ונערה המאורקה ומיהו רוצה ביד מיה ביד שאינן אותן בנפשן ב שואופה וא"מ ומוא לן דאפגית' קפיד משום דדמים לעריות ונקט נתי עטדם s הורה אור השלם 9 כוכמים משום דמד"א מימי נק"ו

או לא הדו וכילוו כדלקמן" ושנח נמי חיתי בגזירה שוה": יאן בעבוד לא חשמר על זו נבו" לא תעמוד. לם מעמוד עלמך כם בשר אוי ת: גו על דמו אלא הצילהו: לפגמה, לכיישה בו ולולולה אמרה חורה נמנה להצילה בון לגער לא תעשה 14 מכפו כדילפיען לקמן מואין מושיע הבי אין לוער הבא 14 מכפו כדילפיען לקמן מואין מושיע הבי אין לוער הביא 14 הבי אין לוער הביא הוא. ביים בי באישר היאם מו איש על רצרי ורברו או שהוקש רולח לנערה המחורסה וכל וָפָשׁ בַּן בַּרְבֶּר תַּוֹה: זו היקש וגוירה שוה המופנת הרי הוא או כמסורש במקרא ועונשין ממנו לפי נו בי בשְרָה בְּנָאָהְי פּנָאָהְ פּוּבְלֹח ניתנה למדרש מעלמו<sup>®</sup> אבל מקל בעבר הגור המשרשה 10 מותנה למדרש מעלמו<sup>®</sup> אבל מקל בעבר הגור המשרשה 10 מותנה שלדם דן קדין מעלמו אניים וצין בישיע לה: וג שלח קבלו מרצו חין עונשין ממנו

רו נאם לא קרוב אַתַקר 22 כדילפינן במכות (דף יו.): וכי מה אַלֶּדְ וְלֹאַ יִרְעָחוֹ 23 למדעו מרוצח, כאן לפטור את האונס בהיכי דהמם אונם פטור הכא נמי וג פטורה אלא משמע שזה בא ללמד על

28 הנערה וומלא שוכחב כאן ללמד פצ הימנה כלומר נמצא אף למד דמשום הנהות וציונים 30 מילי החריני היתקוש וחרוייהו ילפי מ) בראשונים וככח"ן? מהדלי: <sup>לז</sup> מה נערה המאורמה ניתן הגיי ואחר חייבי 32 להצילה. מן העבירה כנפעו מף רולם בריחות ואחר חייבי 32 להצילה. מן העבירה כנפעו מף רולם מיתות ביד. וכסרר (13 וכל וחלמי ילפה נערה מרולם שמהרג הררשות להלן חסא ב-12 ב----הררשות להלן חסא 134 וחל מענור כדלקמן" ומיהו הכח לה מיתו כן ינושה וחלוצה 134 וחל מענור כדלקמן" ומיהו הכח לח בהוכר ליחא 35 לסיקול במילמיה דר' דלגב ברכל באשוים וכבח". הצ"ל אין מרובים המח". הצ"ל אין מושיע, מכלל אין מושיע, מכלל

כנפשו. וכיה וכון דבאלו 17 לבעים חשועה: אבדת נופו. כגון פשיטא דאין מבילין כנפשו (רקים, פיש):38 נטבע כנהר מניין שחחה מצווה על ראמר קרא: דן הריא 40 ימירל הוא למדרש העב אם גופו להופיף ואין מושים. אין 14 הכוולהו יכול להלילהו ילילהו: קמיל. מדקאם (ומרים) אין 14 הכוולהו יכול להלילהו ילילהו: קמיל. משיע מכל (מרים): 41 לה תעתוד על דם רעך לה תעתוד על דם בשיטיבים: 14 מעתוד מל תעתוד מל מעתוד מל כל לה משיע מללו חוור על כל נרשיש, ונואה דכציל 45 לדלין שלא יאבר דם רעך: הייבי גם במהרשיל דמורה) 45 לדלין שלא יאבר דם רעך: הייבי מן צרל האספינו כריתות וחייבי סיתות ב"ד. לעריות (מהושיל): ען יש להוסיך פחייב קלומר דליכל עבירה ופגם ומנל (באה"מ)ו ין ציל הכא למחניי נמי הכי סבירא ליה מדלא קא מרמינן סתמא אסתמא וחנא

הני והות הדין לכל עריות: אלמנה לכהן גדול. כ"ג הרודף חלמנה לחונסה את"פ שים שם פגם דקא משרי לה חללה אין מצילין אוחה בנסטו כדמפרט לקמן דחייבי לאוין אין ניתנין להציל בנפשם: נעבדה בה עבירה. כבר: אין מצילין. דהא אפגימה ח לה וקרא אפגימה קפיד מדגלי בהני ולא צעפירות אחרות: יש מושיע דה. ע"י

דבר אחר כלא הריגה אין הורגין אוחו ברדיפתו שהרי כשישיגוהו" יהיה לה מושיע: האומרת. למצילין הרודפין

ואיכא בזיון ובשת גדול: פגים דה. כבחולין ומגנה על בעלה:

The Gemara quotes the Baraisa:

די ואות וחומי – The Torah clearly states that a lost object must be returned to its owner, but from where do we know that one must return a lost body, i.e. that if the life of a fellow Jew is in danger (e.g. he is drowning), there is an obligation to save him? ייל וחשעון, ייל וחשעון, ייל השלים – Scripture therefore teaches a superfluous phrase: AND YOU SHALL RETURN IT TO HIM [18] Now, if this verse teaches that one must save his fellow's life, then why would the verse do not stand by the blood . . . be teaching the same thing?

The Gemara explains why both verses are needed to teach that one is obligated to rescue his fellow:

18. Deuteronomy 22:2. After dictating that someone who finds a lost object must return it to its owner, the Torah writes a superfluous phrase: And you shall return it to him. The Baraisa expounds this extra phrase to be teaching that if a person's very life is in danger, you shall "return himself to him" — i.e. rescue him (Rashi, Tosafos; cf. Yad Ramah; see also Binyan Shlomo).

19. For example, if somebody observes a person drowning, but, the observer does not swim well enough to save the fellow, I would say that he has no obligation to hire a swimmer to rescue him.

20. The language do not stand by implies: Do not stop yourself from saving a fellow under any circumstances; you must even hire help, if necessary, in order to save his life (Rashi; cf. Yad Ramah and Chidushei HaRan). Meiri and Rosh add, however, that if the rescued fellow has money with which to pay for the rescue, he must reimburse the one who hired the rescuer (see also Rama, Yoreh Dean 252:12).

# רמב"ם משנה תורה ספר נזיקין, הל' רוצח פרק א

ןטן אף זו מצות לא תעשה שלא לחוס על נפש הרודף. לפיכך הורו חכמים שהעוברה שהיא מקשה לילד מותר לחתוך העובר במיעיה. בין בסם בין ביד מפני שהוא כרודף אחריה להורגה. ואם משהוציא ראשו אין נוגעין בו שאין דוחין נפש מפני נפש וזהו טבעו של עולם: [י] אחד הרודף אחר חבירו להרגו או רודף אחר נערה מאורסה לאוגסה. שנאמר כי כאשר יקום איש על רעהו ורצחו נפש כן הדבר הזה. והרי הוא אומר צעקה הנערה המאורשה ואין מושיע לה. הא יש לה מושיע מושיעה בכל דבר שיכול להושיע ואפילו בהריגת הרודף: [יא] והוא הדין לשאר כל העריות חוץ מן הבהמה. אבל הזכור מצילין אותו בנפש הרודף כשאר כל העריות. אבל הרודף אחר הבהמה לרבעה. או שרדף לעשות מלאכה בשבת או לעבוד ע"ז. אע"פ שהשבת וע״ז עיקרי הדת אין ממיתין אותו עד שיעשה ויביאוהו לבית דין וידינוהו וימות: [יב] רדף אחר ערוה ותפשה ושכב עמה והערה. אע״פ שלא גמר ביאתו אין ממיתין אותו עד עמדו בדין. רדף אחר ערוה ואחרים היו רודפין אחריו להצילה. ואמרה להם הניחוהו כדי שלא יהרגני אין שומעין לה אלא מבהילין אותו ומונעין אותו מלבעול באיבריו. ואם אינן יכולים באיבריו אפילו בנפשו כמו שביארנו: [יג] כל היכול להציל באבר מאיבריו ולא טרח בכך אלא הציל בנפשו של רודף והרגו הרי זה שופך דמים וחייב מיתה אבל אין בית דין ממיתין אותו: [יד] כל היכול להציל ולא הציל עובר על לא תעמוד על דם רעך. וכן הרואה את חבירו טובע בים. או ליסטים באים עליו. או חיה רעה באה עליו. ויכול להצילו הוא בעצמו. או ששכר אחרים להצילו ולא הציל. או ששמע עובדי כוכבים או מוסרים מחשבים עליו רעה או טומנין לו פח ולא גלה אוזן חבירו והודיעו. או שידע בעובד כוכבים או באונס שהוא בא על חבירו ויכול לפייסו בגלל חבירו להסיר מה שבלבו ולא פייסו וכל כיוצא בדברים אלו. העושה אותם עובר על לא תעמוד על דם רעך: [טו] הרואה רודף אחר חבירו להרגו או אחר ערוה לבועלה ויכול להציל ולא הציל. הרי זה ביטל מצות עשה שהיא וקצותה את כפה. ועבר על שני לאוין על לא תחוס עינך ועל לא תעמוד על דם רעך: [טז] אע״פ שאין לוקין על לאוין אלו מפני שאין מעשה בהן חמורים הם שכל המאבד נפש אחת מישראל כאילו אבד כל העולם כולו. וכל המקיים נפש אחת מישראל כאילו קיים כל העולם כולו:

# Section 2

# Rambam, Book of Damace Hilchos Rotzeiach, Chapter 1

his, indeed, is one of the negative mitzvot - not to take pity on the life of a rode. On this basis, our Sages ruled that when complications arise and a pregnant woman connot give birth, it is permitted to abort the fetus in her womb, whether with a knife or with drue. For the fetus is considered a rodef of its mother. If the head of the fetus emerges, it should not be rouched, because one life should not be sacrificed for another. Although the mother may die, this is the nature of the world. [10.] The laws of a rodef apply whether a person is pursuing a colleague with the intent of killing him, or a maiden that had been consecrated with the intent of raping her, as reflected by Devarim 22:26, which establishes an equation between murder and rape, stating: "Just as when a man arises against his colleague and kills him, so too, is this matter i.e., the rape of a consecrated maiden." The same principle is reflected by another verse within the passage, which states (Ibid.:27): "The consecrated maiden cried out, but there was no one to save her." Implied is that if there is someone who can save her, he must do so, using all means including taking the life of the pursuer. [11.] The same laws apply with regard to any woman forbidden as an ervah, but not to relations with an animal. With regard to homosexual rape, by contrast, one may save a man from being raped by killing the intended rapist. If one pursues an animal with the intent of sodomizing it, or one seeks to perform a forbidden labor on the Sabbath or to worship idols - although the Sabbath and the prohibition against idol worship are fundamental elements of our faith - the person should not be killed until he commits the transgression and is brought to court, convicted and executed. [13.] When a person could prevent a murder or a rape by maiming the rodef's limbs, but did not take the trouble and instead saved the victim by killing the rodef, he is regarded as one who shed blood and is liable for death. Nevertheless, he should not be executed by the court. [14.] Whenever a person can save another person's life, but he fails to do so, he transgresses a negative commandment, as Vayikra 19:16 states: "Do not stand idly by while your brother's blood is at stake." Similarly, this commandment applies when a person sees a colleague drowning at sea or being attacked by robbers or a wild animal, and he can save him himself or can hire others to save him. Similarly, it applies when he hears gentiles or mosrim conspiring to harm a colleague or planning a snare for him, and he does not inform him and notify him of the danger. And it applies when a person knows of a gentile or a man of force who has a complaint against a colleague, and he can appease the aggressor on behalf of his colleague, but he fails to do so. And similarly, in all analogous instances, a person who fails to act transgresses the commandment: "Donot stand idly by while your brother's blood is at stake." [15.] When a person sees a rodef pursuing a colleague to kill him, or a woman forbidden as an ervah to rape her, and he has the potential to save the victim and yet fails to do so, he has negated the observance of the positive commandment: "You must cut off her hand," and has transgressed two negative commandments: "You may not show pity," and "Do not stand idly by while your brother's blood is at stake." [16.] Even though lashes are not given as punishment for the transgression of these prohibitions - because they do not involve committing a forbidden deed - they are nevertheless very severe. For whoever causes the loss of a Jewish soul is considered as if he destroyed the entire world, and whoever saves a Jewish soul is considered as if he saved the entire world.

# חזון איש על שו"ע

ויש לעי׳ באחד רואה חץ הולן להרוג אנשים רבים ויכול להטותו לצד אחר ויהרג רק אחד שבצד אחר ואלו שבצד זה יצולו זאם לא יעשה כלום יהרגו הרבים והאחד ישאר בחיים ואפשר דלא דמי למוסרים אחד להריגה דהתם המסירה היא פעולה האכזריה של הריגת נפש ובפעולת זה ליכא הצלת אחרים בטבע של הפעולה אלא המקרה גרם עכשו הצלה לאחרים גם הצלת האחרים קשור במה שמוסרין להריגה נפש מישראל, אבל הטיית החץ מצד זה לצד אחר היא בעיקרה פעולת הצלה ואינה קשורה כלל בהריגת היחיד שבצד אחר, רק עכשו במקרה נמצא בצד אחר נפש מישראל ואחרי שבצד זה יהרגו נפשות רבות, ובזה אחד, אפשר דיש לנו להשתדל למעט אבדת ישראל בכל מאי דאפשר, והלא לולינוס ופפוס נהרגו בשביל להציל את ישראל כמש"כ רש"י תענית י"ח ב׳ ד"ה בלודקין ואמרו שאין כל ברי׳ יכולה לעמוד במחיצתן, מיהו הכא גרע דהורג בידים, ולא מצינו אלא דמוסרין אבל להרוג בידים אפשר דאין הורגין והא דהרגו שב"ב דמורד במלכות היה ומהו צ"ע בתוס׳.

# Section 3

# Chazon Ish on the Shulchan Aruch Yoreh Deah, Siman 69

**Biographical Note:** Rabbi Avraham Yeshayahu Karelitz (died 1953, Bnai Brak) was one of the greatest rabbis and thinkers of the 20th Century and was pivotal in the establishment of religious communities and yeshivos throughout Eretz Yisrael. His works, originally written anonymously out of humility, are known as Chazon Ish (Vision of Man) with the Hebrew letters of Ish a hidden acronym for his name. The following is a paraphrase of the Hebrew:

The Talmud states that you cannot kill one person in order to save another or even many people. But one might ponder the following case:imagine an arrow or projectile going towards a crowd of people. If it strikes, it may kill five persons. You are able to deflect the arrow away from the crowd. However, by doing so, you will cause the arrow to hit and kill a person who other wise would have been spared. Although as a general rule, you may not kill one to save others, here it is arguable that the diversion of the arrow is not intrinsically an act of murder but rather an act of rescue. The diversion would have been equally effective had the single person not been there at all. By contrast, in the case of the city, ie "Give us a person to kill or we will kill you all", it is precisely the murder of the victim that effects the salvation of everyone else. While the Talmud does say we may not rescue some by participating in the murder of others, where the action's effectiveness-diversion- in no way necessitates murder perhaps the murder is regarded as a collateral indirect consequence and can be justified in order to maximize the number of lives that can be saved. [Note: Compare this to the trolley problem appearing at the end of these materials.]

עין משפט גר מצוה

#### בן סורר ומורה פרק שמיני סנהדרין עב.

בסורת תשים עם הוכפות ...

לנ א ביתי מים מהרי נמסה הלכה עי סמג לאין קב נופיע סימ פי מסה פעיף א נהנייה: דר ב תיי עם הלכה יג: ה נודי שם הוכה ע: לו ד מיי שם הלכה ינ מעיד משנה: לו ה מרי ס"א מהלי מוכל כלכה יא ופרו הלכה א ממג פשין פ' פוש"פ מדת פי' שפח פפיף חופי' חכת

ב פיף נ: לחוות ייפוג מהלי נרסה הלכה כ: לם חמרי פיט מכלי נניכה הלכה ו בהשנת רמכיר במית סמג לחין קט מוש"ע פרע פרי חכה פעיף א נהנ"ה:

ליקומי רש"י

הבא בסחתרת. מה שנחנה לך חורה רשוח על בות נתחתכת להוכנו כדכתיב (שמות כג) מס כמשתרת ימלח הכנב

דהורבר. נפי שנח על פסקי נפשח של פסקי נפשח שיותם הוא מתומט שאש מחוד לא מעודי פלהן משונן והוא כל הרבות בי שחוד מורים מורי לדפת כן שיקום פלין ריהרגך אתרה חורה השכם אחה והרגהו נשיכות וח.). ברכים קננדנו. דהכם נמסחרת כר מיחה הום כדכמיב מם כמחחרת ימלם הגכב וגר וכיק קדק. ארם מרער לעולם. שונג ומויד מונם שלום עמך הרגהו ואם לאו אל תהרגהו תניא אידך אם זרחה השמש עליו וכלון דופקה לן נכ"ק (כו:) פלם תמח פלע לחייב על השונג כתויד דמים לו וכי השמש עליו בלבר זרחה "אלא אם ברור לך כשמש שיש לו לחיב על השננ בחיד התנתב כים בשבת. הננדה נישום הנפלים הנולים! להדי (בחיבה לא.) חייב. נחשלים החלים! שנים שכנר נוסחיב ענינה בשנה הכים בנינה בשלח במונה הכים בנינה בשלח במונה הכים בנינה שלום עמך אל תהרנהו ואם לאו הרנהו קשיא סתמא אסתמא לא קשיא

הכעלים נשכח בא:). כמשליתין אף של פי שנהכנ נבוצבות שפג נחשלותן דליכה למיתר קם ליה בדרנה מיניה דליכה הכה שמי השפיה משק (רשבים ביכ פי.). שהרי נתחייב פנניבה. לשלם דהנטהה קינה ככל מקום וקמה לה נכשומים מף להחחיב כחונסים נמניבית שבן. משפת הננהה דהננהה ככל מקום קונה וחיפור שכח ליכם פר שכה הולחה ניפבים כיב שבן. היה מגרר ויוצא. שלח קומה נהנסה חלה בהונמה מנית וכבת כבן. שלח הנכיבו נרשות השלים ולח קומו אלא נהולאה מרשוח הכפלים פטור שלישור סכת כו' וכחובות שסן. היה תגרר נקרקם

מי מות מסונים ומות מכלה: למודו. מה שהורגל בנשר מין: יו שקם לצדיקים מסתברא מילתיה דרב בששיבר. ואם מאמר מאי קמ"ל --תנינה ושיכר את החבית פטור מש לומר אי ממחניי

הגנב משלם חשלותי כפל פירוש כדדרשינן" וגונב מכית החיש ולח מבים הגוב ואמר רב בנמראיי לא שנו אלה לפני יאוש אבל לאחר יאוש קנאו גנב ראשון וגנב של משלם תשלותי כפל לגוב ראשון אלמא קודם יאום לא קני וים לומר דהחם בגנב מגבו חלירו וקרפיפו דלאו בר קטלא הוא דבעי החראה אבל הכא במחחרת דמחחרתו זו היא החראתו כדלקתן": קבלינהו הנאיל ונפק כפוסיה דרב. חימה הא מיחייב לנאת

ידי שמים כדאמר כפי הפועלים (רימ דף נא. ומס) גפי המוסס פרה ודש בה (ואחנן <sup>לו</sup>) אסרה חורה אסילו בא על אמו ויש לומר דכאן "לא היו רולים להחזיר אא"כ יחתייט בדיני אדם:

ráb 1 ורע לעולם ". למתני" אהבא במחתרת נידון 1 על שם סופו בהיה בא במחתרת ושבר את החבית אם יש לו דמים חייב אם 2 אין אדם ספטיד 2 על שם סופו בהיה בא במחתרת ושבר את החבית אם יש לו דמים חייב שבם: וחלה שעמין 3 אין לו דמים פטור: גמ" 4 אמר רבא מאי מעמא דמחתרת "חוקה אין אדם 3 ממט נפני ושמק ליכו 3 אין לו דמים פטור: גמ" 4 אמר רבא מאי מעמא דמחתרת "חוקה אין אדם 3 ממט נפני ושמק ליכו באין לו וכזים פבוו. כבו ההם המה בשר אי אוילנא קאי לאפאי ולא שביק 4 על מומי נפוז ממקן פרן 4 למעמיד עצמו על ממנו והאי מימר אמר אי אוילנא קאי לאפאי ולא שביק 4 על מומי פני 6 מסט פני 15 יואי קאי לאפאי קטילנא ליה יודתורה אמרה אם בא להורגך השכם ? מפני פר 2. א. 5? ואי קאי לאפאי קטילנא ליה יודתורה אמרה אם בא להורגך השכם 6 מפני פר 3 מפני פר 6 להורגו אמר רב י הבא במדתרת ונטל כלים ויצא פטור מאי טעמא בדמים 6 מפני פר 60 יוני ופלי 100 יוני ולפי 100 יוני ופלי ונני לפי נמל נמי והא דקא תני שבר את החבית קמ"ל דכי יש לו דמים אע"ג דהורגד השכם דשיבר נמי חייב פשימא מזיק הוא הא קמ"ל דאפילו שלא בכוונה מאי קמ"ל אדם מועד לעולם תנינא יידאדם מועד לעולם בין בשונג בין במזיד בין באונם "בין ברצון קשיא מחיב רב ביבי בר אביי "הגונב כים בשבח חיים שהרי נתחיים בגניכה קודם שיכא לידי איסור שבת היה מגרר ויוצא פמור שהרי איסור גנבה ואיסור סקילה באין כאחד יוהלכתא דשדגהו בנהרא רבא איגנבו ליה דיכרי במחתרתא אהדרינהו ניהליה ולא קבלינהו אמר הואיל ונפק מפומיה דרב ת"ר אאין לו דמים אם זרחה השמש עליו וכי השמש עליו כלבר זרחה אלא אם כרור לך הדבר כשמש שאין לו

> ין בנה מסך פרביקורון יאו אביר וחוכו לבענים מונה בענים מונה במים לענין אין לו דמים אפ"פ דמימנהו אמרינן לאו פקדון מנהו אלא נרשותו ובאחריותו קיימי וכי אומים 10 במים באחריותו היימי וכי וחובי וכחי פטר ריוצא וכחיים ביה בייוצא וכחיים להו כי דינא מיניה יש כאן חשלומין עם חיוב מיחה כאילו גובין משאר נכסים": ולא היא. מסקנא דמילחא דרבא הוא ולא היא לא שיך לפיל כפשה שו וכמסומנו מענות זוב של היית לפנין שלותי דלא תצי לותמר ליה נאכנו דאשכתין דחיים הכתוב לישבע אם לא שלה יד בתלאכת רעהו ייבן נגליון: יו הריא צורושיב את הגולרין לשלם היית לפנין שלותי דלא תצי לותמר ליה נאכן בשליחות יד: אבד לענין שקנא. לא קני אם קייתין הן אללי משר (משיטיל ופרים) במל את הציע של משר ביות או משר דר לא תו ומהדר להו בעיניהם דכתיב להכב או והשיב את הגדלה והאי דכי נאכם מחדר בסיק רפרים: דרא נייחון הצוהות היה כת לעכטים ולומר דמים אני מחזר לך לת קני ומהדר להו בעינייהו דכתיב (יקנת ה) והשיב תת הגדלה והתי דכי נאנסו מחזר כ) ציל דרבה בצרנים ומו על נומו לים נחנסו ומיפטר משום דנח גרע גונן משומל דמשים דכל החום שני" חוקמינהו רחמנה ברשותו בשנית חוקמינה בשוא, קשיא מחלמון לחרולה וכהרשיל. עיון למיל 27כל 0 כמה דקיימא הדרא בעינה הא משי לשל מהיד לאו בהדיא קסני לה נעל חייב ואים בשני מועד לשלם. אשר זו לו צרו ומ"מ מיובחא לא הוי דלא בהדיא קסני לה נעל חייב ואים בא בדיבה בישיא. קשיא מחלמון לא הוי דלאים ובארונה ובארינה ובארינה ובארינה ובארינה ובארינה בישיא שה בישיא בארינה ובארינה בארינה בארינה בארינה שה בישיא ליודי איסור בישיא שהגיה ונשמל חייב להשיר ומחייב בארינה חייב באיבה שבא לידי איסור שבת. וכשמל חייב מים בשר לידו איסור שבת. וכשל חייב מהלא נמוך הביש לאור מחול להמיר קולו בשר מון המים לאור בשני מון הבים אבל לאור מון המשל להמיר קולו בשר מון המים לאור בשני המשל להמיר קולו בשר מון המים אבל בשולא להמיר קולו בשר מחול בשר לאור בשר המון הבים אבל כשולא להמ"ר קולו בשר אפור שבה באר הוצא שלה בביה ולא קולו במון הבים אבל כשולא להמ"ר קולו בשר אפור שבים בישיא בידו איסור בישולא להמ"ר באור לאחר מכן לינו נשער מן המשלותון: היה מגרר ויוצא. שלה הגביהו ולא קולו במון הבים אבל כשולא להמ"ר קולו בשר אפור אחרים שבים בישולא שבר היוצא שלה ביה אור אפר בישול לאור בשר היוצא שלה ביה בישול בשולא לאור בשר בישול לאור בשר בישול בשולא בישולא בישול בשולא בישול לאור בשר בישול בשולא בישול בשולא בישול בשולא בישול בשולא בישול בשולא בישול בשולא בישול בשולה בישול בשולא בישול בשולא בישול בישולא בישול בשולא בישול בשולא בישול בישולא בישול בישולא בישול בישולא בישול בישולא בישול בישולא בישול בישולא בישול ביש רשות שהוניאו מרשות הבעלים וצירף ידו למטה משלשה וקבלה מידו דידו משובה לו כארבעה על ארבעה והרי הוא לו כחלרו ואע"פ שאין כאן הגבהה והם מוקים לה בכתושת: פשור בתשלופין. אלמא אע"ם שהמס והמעות קיימין אמריון בדמי קנוהו ולא מסקיון ליה מיניה ומיוכחם דרכם דחמר נטל לח: והדכתא. הם דקחני סטור כגון דשדנהו בנהרם דליחנהו: דכרי. חילים: אהדרינהו ניהדיה. הגנמס: ה"נים תיד אין דו דכים אם ורחה וני אלא אם ברור לך הדכר כשמש שאין דו שלום עמך הרגדו וכר. אין לו דמים וסמיך ליה אם ורחה השמש ודרשינן סמוכין איממי מותר להורגו שמן שהשמש ורחה עליו כלומר שברור לך שלהרגך כא אם תעמוד כענדו אול מספק אל ההרגהו: ותניא אידך אם זרחה השמש עליו דבים לו. אימתי אסור להרגהו סמן שורסה השמש עליו כלותר שכרור הדבר לך כאור שהוא רחמני עליך ואפילו אחה עומד כנגדו להציל ממונך מידו לא יהרגך ואם לאו שספקא הוא לך הרגהו קשיין אהדרי:

בה. מף פכת. כ) וכים הנייה להם והנייה לשלם. שים להם פנמי לעפוק בתורה וכתלות: קדון ד) מסוב בק פין ובצרגרי הבא במחתרת. שלמרה חורה יהרג: נידון על שם פופו. ה"ל שיבר בעודו במסמרת קמ"ל רכ" לפילו שיבר לחור כך: ב"ש. שם נ. נ"ש. ובצרגרי הבא במחתרת. שלמרה חורה יהרג: נידון על שם פופו. ה"ל שיבר בעודו במסמרת קמ"ל רכ"ל לפיל מקטיל משום דסופו להרוג בעל הבית כשיעתוד כוגדו אפילן נשל. מימה הא חנן במרובה (כיק דף פני) אין הגונג אחר

> גמ' תניא רבי יוםי הגלילי אומר וכי מפני שאכל זה תרשימר בשר ושתה חצי לוג ייו האיטלקי אמרה תורה יצא לכית דין ליסקל אלא הגיעה תורה לסוף דעתו של כן סורר ומורה שמוף מגמר נכמי אביו ומבקש למודו ואינו מרצא ויוצא לפרשת דרכים ומלסמם את הבריות אמרה תורה ימות זכאי ואל ימות חייב שמיתתן של רשעים הנאה להם והנאה לעולם ולצדיקים רע להם ורע לעולם שינה ויין שלרשעים הנאה להם והנאה לעולם לצדיקים רע להם ורע לעולם שקם לרשעים רע להם ורע לעולם ולצריקים הנאה להם והנאה לעולם פיזור לרשעים

הנאה להס והנאה לעולם ולצדיקים רע להם וורע לעולם (מתני \*הבא במהתרת נידון

ידה כל פל ומי). 3 להציל ממונו: יש לו דמים הייב. מס ו) כמוסם לל. כיג ש. 4 להנו למונו ייש לו דמים הייב. מס שמת נל: ומוספתל כיק 4 להנו כלות ליהרג כגון מכ על הפן פישו ו) ירושלמי רפים ל דמנית לקמן דתין הכן רשתי להרוג חם ו בבריות ורי בים בדב 6 לתרו מומן זרון בכן ומרי בהדמת משום דרחמי מון בס מטון. מ) ושם החב על יו במחרת משום דרחמי מון יום משום בים החב על הם ולא בא על עסקי נפשות שון, יו ציב דה החב על הם ולא בא על עסקי נפשות אואי הוה קאי בריה לאסיה להציל ? ממוט חין כדעתו של אמי להורגו: " נליון השים 10 חייב, לשלם בחבים כשחר מדק: אין נכי אמר רבא 11 דמים. כגון שאר כל האדם שניתן פסתברא. נפן ה12 דמים. לנעל הפית להורגו פטור במסה קב פיר ניסן "נותלשלם דמיוב מיתה ומיוב השלומין ביבי תופי דיה א בולאן כאחר ואע"ם שנילל פטור מן ובר. הא היו רוצים 14 באין כאחר ואע"ם שנילל פטור מן יבחירה. פ" טור אם 15 המשלומין דקי"ל (כמוטח דף לה.) חייני הנינה מלכי שוהם דף '16 מימות שוגנין כגון שלא התרו בהן פ"א דיה נפו: זואין משלמין ממון שעם המיחה אע"ם

- צושחין נהרגין: גמ' מאי מעמא הנחות מהר"ב 19 דמהתרת. שאמרה תורה אין לו דמים רנשבורג שלכלומר הרי הוא לך כמי שאין לו דם אן גם׳ אפר רבא ונוכשמה ומותר להורגו: הוקה אין מלתא נצאדם מעמיד יעצמו על ממונו. מכת הדים מי מוטים באדם משמין בנים הלכך הדבו נים מים באור הלכך לכי חופי דיה שמל בשכוחה שחתר נועלו ושותק הלכך ונועלם הכית שותד בית שמעל הכית שותד

דה ימי ומי מה של 25על ממונו להלילו ומימר אמר הגנב מים 26א אדלנא לגעיה האי באכאי ואי קאי זגקטילנא ליה ואמרה לך חורה אין לו מצדמים ומלמדחך מחחר שהוח בח פבלהרגך השכם למה להרגו: הבא

תורה אור השלם 30בסחתרת. סמר את הכית ממע: א) אם בפרתוח ידני 12סמור. מלהחדרם אניים שהם קיימין: הגוב והפה ופה אין לו ברמים בננהן. בדמי נפשו קואן הְתָּה אָן לוּ ברמים קננהו. נדמי נפשו קומן אָם וְרָהָה 22ברמים קננהו. נדמי נפשו קומן השפש עליו ומם לו 33 סומיל ונחחיב מיחה בלקיחחם: שלם ישכם אם אין לו 34 מסתברא. מילתם דרב דסטור (וניְבר מְנִבְּהוֹ: 35 בששבר מן עכשיו מן לחחר זמן 36 דלימנהו ומשלומין מדידיה לא מליכן זגלמיוכיה נמקום מיחה: אבל נפל לא.

שצמסחצרא שהא מילחה דרב דכטר<sup>שן</sup> חנהות וציונים 35תקטמו של היכו הול היכו דמיתוהו ל) ציל יון והייה" 40 למרייתו היה ואין זה מייב במשלומין היב במשלומין הביה במשלומין במשלומים ב לעיד במשנה בינום בשותה מתר רב דפטור ותפיי מיתנה הדישות בינום בשותה בינום בינו ישרה (וכש חמר, 244 בון אב על הבן דמודה בהו רב ללא המיס במאשונים): נו בבה 247 באקוה וחייב להחזיר לחתי כן אמריען המאשונים): נו בבה 247 לחייב להחזיר לחתי כן אמריען בשליין: ובייה ביי ביי באחייב להחזיר דמיהן אלמא לא אמריען בהידון בהיי נוסף 248 בקדון הוו גביה ואבדו לבעלים אלא בבר ויוצא וכמיי בבר ויוצא וכמיי

אם ורחה תני שיש לו רכר תויא אידן אין לו רמים וכר שאין לו נכר לא קשיא כאן בכן על האב כאן כאב על הובן ועלוערא. וו דריים אחרים פשומו של סקרא החרים פשומו של סקרא החבן כלמרט ליה) ורשיי רקרא (דקים): (9) ציל בין עבליו עריים): (9) ציל בין ביל אונו ועליוו בין בין אונו ועליוו ועליוו ועליוו ועליוו ועליוו ועליוו וועליוו ביים): לן נציל אתנון (גליון) זוהי הגידמא ברפויר תוכהרשיל הגיה הניה שיר הניה כלפנינו, וכיכ הרשיש שהגרת הגליון הוא ללא צורך נעייש):

# Section 1

# Gemara Sanhedrin 72a

Gernara The Gemara analyzes our Mishnah's ruling:

אָמֶר דְּמֶּחְהֶּרֶת - Rava said: מָאי טַעָּמָא דְּמֶּחְהֶּרֶת - What is the Mishnah's reason for ruling that someone caught tunneling into a house may be killed? Why does he deserve to die?m

The Gemara explains:

אָן אָדֶם מָעָמיר עִיבְמוּ עַל מְמוּנוּ – There is a presumption that a person does not hold himself back from defending his proper-

NOTES

1. A ben sorer umoreh's only crimes are: 1) stealing money from his father in order to buy meat and wine, and 2) gorging himself with these foods. Now, theft is not a capital crime under Torah law. Why, then, is a ben sorer umoreh executed? Surely he is not executed for mere gluttony! (Yad Ramah).

2. There is some question as to why stoning is the appropriate punishment for a ben sorer umoreh. If the boy is being executed because we expect that he will eventually commit murder, he should be put to death with the form of execution meted out for murder, i.e. beheading!

Yad Ramah answers that a ben sorer umoreh will resort to virtually anything to maintain his lifestyle; he will rob, murder or descrate the Sabbath in order to fulfill his desires. Since Sabbath desecration carries the penalty of stoning, the ben sorer umoreh is put to death with this method of execution (see Yad Ramah and Aruch LaNer; cf. Margaliyos HaYam).

3. That is, although the burglar is not yet guilty of a capital crime, still he has chosen a course of action that could lead him to commit murder. For when someone plans a burglary, he is well aware that the occupant of the house will stand and defend his belongings against the burglar. It is therefore assumed that before someone burglarizes a house, he decides to kill the occupant if that becomes necessary. For this reason, the occupant is permitted to kill the burglar (Rashi).

The basis for this permission to kill is found in Exodus 22:1, where the verse states: If a thief is discovered while funneling in, and he is struck and dies, he has no blood. The verse describes a burglar who is tunneling into a house as a man without blood; in other words, he has the same legal status as a dead man and he may thus be killed during the break-in (Rashi איז כיי; cf. Yad Ramah). [There is, however, an exception to this rule, as note 5 will explain.]

[Rambam states (Hil. Genaivah 9:7) that it is permitted to kill a burglar who is tunneling in, implying that there is no obligation to do so.

For a discussion of this idea, see Afikei Yam vol. 2 §40 and Margaliyos HaYam; see also below, 73a note 14.]

4. There is a general rule called מיה בּרְרָבָּה מינית עם, He is subject only to the more severe [punishment] than it. This means that if someone commits a capital offense and a lesser offense at the same time, he is liable only to the death penalty, and not to any lesser penalty that he would otherwise have incurred. The Gemara in Kesubos (36b-37a) derives this rule from Scripture.

The Mishnah will now explain how this rule applies to a burglar who damages property during a break-in.

5. Although it is ordinarily permitted to kill a burglar who is tunneling into a house, there is an exception to the rule: If the burglar so clearly loves the occupant of the house that he could not possibly have intentions of murdering him, the burglar may not be killed. The classic example of this is a father who burglarizes his son's house. It can be taken for granted that, even if caught, he would not kill his own son; therefore, he may not be killed during the burglary. Our Mishnah teaches that in such a case, where the burglar may not be killed, he must pay for any damage he causes (Rashi).

6. In a case where the intruder may be killed because he is considered dangerous (see note 3), he is not liable for any damage he inflicts. This exception is based on the principle of man name to principle of man name to principle of man to the more severe [punishment] than it (see note 5).

The above exemption applies even where the intruder escapes the episode unharmed [and he thus did not actually receive the death penalty because he did not murder anyone]. As long as he caused the damage while pursuing a course of action that carries the death penalty, he is free from monetary obligation even if he escapes the death penalty (see Rashi, based on Kesubos 35a; see Yad Ramah).

7. [A thief is not subject to execution under Torah law. Why, then, may one kill a burglar just because he breaks into a house in order to steal?]

עיו משפם כר כוצודו

# כן סורר ומורה פרק שמיני סנהדרין

ה״א שַיַבר בעודו במחחרת קמ״ל רב"ו אפילו שיכר אחר כך: אפילן נשל. חימה הא מנן נמרונה (כיק דף פני) אין הגונב אחר

גם' תניא רבי יוסי הגלילי אומר וכי מפני

שאכל זה תרפימר כשר ושתה חצי לוג יין

האימלקי אמרה תורה יצא לבית דין ליסקל

אלא הגיעה תורה לסוף דעתו של בן פורר

ומורה שסוף מגמר נכסי אביו ומבקש למודו ואינו מוצא ויוצא לפרשת דרכים

ומלסטם את הבריות אמרה תורה ימות זכאי

ואל ימות חייב שמיתתן של רשעים הנאה

להם והגאה לעולם ולצדיקים רע להם ורע

לעולם שינה ויין יו לרשעים הנאה לדם והנאה

לעולם לצדיקים רע לדהם ורע לעולם שקט

לרשעים רע להם ורע לעולם ולצדיקים

הנאה להם והנאה לעולם פיזור לרשעים

מן יותם פסק כן נוכמת גמ' פנטר. מכלה: למודו. מה שהורגל בנשר דיין: יו שקם לצדיקים בוכרות בילחיה דרב בששיבר. ואם מאמר מאי קמ"ל ש) יותה פסה גן נוכנת גם מנסר. מפנה: למודו. מה שהורגל בנער דיין: יו שקם לצדיקים נת. דף פנו. 1) נרין הנייה להם ודנייה לעולם. עיש להם פנאי לעסוק בתורה וכמלות: קינו, ד) בשה בין כנ. 1 מתני הבא במהתרח. שאמרה מורה יהרג: נידון על שם סופו. ה) פר חני ימוש ע: 2 דהא לא קעל ומקעיל משום דסופו להרוג בעל הבית כשיעמוד כנגדו דיה בנא פל יכי? ג לבאל מחוני מי שו בייום חוד.

8 ואי הוה קאי בריה לאפיה להציל

מסורת הט"ם שם חופפות

דיה ככל כל יכיף ( להליל ממונו: יש לו דמים חידב. מס ו) כמוטח לל. ניב פי. ל להליל ממונו: יש לו דמים חידב. מס שנת ול: נמוסח ליק 4 אינו ראור ליהרג כגון אב על הבן פישו. ז) ירושומי רפיה 5 דמנים לקמן דמין הכן רשמי להרוג ממ מיפון מו מיים מידה 6 חבר הכל עליו במחחרת תשום דרחתי מו מו שו של מידה בל עליו במחחרת תשום דרחתי מון, יו שיבי ל החב על הם על עו עוקף נפשות מון, יו שיבי ל החב על הם על כל עו עוקף נפשות

י ממונו אין בדעתג של אפו להורגו: " נלידן חש"ם - 10 הייב. לשלם החדים כשחר מדים: אין

נפ' אפר רבא 1911 דמים. כגון שאר כל האדם שניתן מפחפרא. כשן 1512 דשום לכעל הכיח להורגו סטור שבחה אל במין המולחות ונעני וצפו האותו פפוד מינות החיוב מחוב מפוד מינות הומי רה הא ומולחות מחוב מחוב מחוב מחוב מחוב מיותר של מחוב מחוב מיותר של מולחות המייל (כמטם דף לה.) חייבי מיינות של החבר המשלומון דקרייל (כמטם דף לה.) חייבי מיינות של החבר המשלומון דקרייל (כמטם דף לה.) חייבי מיינות של דה נוש: זואין משלמין ממון שעם המיחה אע"ם

8ו שלין נהרגין: גבו' מאי מעמא הנהות מהר"ב 19 דמחתרת. שממרה מורה מין לו דמים רנשבורג מנלומר הרי הוא לך כמי שאין לו דם

אן גמי אמר רכא |2ועממה ומומר להורגו: הזקה אין מסתברא מלהא ניצאדם מעמיד עצמו על מסונו. מסתברא מלתא 22אדם מצמיד עצמו על מסונו. דרב. ניינ פר נחונה לר: מוס' דיה ממל 23שרואה שאמר נוטלו ושומק הלכך מניסחס הים כאן אחר 14יודע הגנב הוה שבעל הכית עומד בנה וכי וההחתה פל 22על ממונו להצילו ומימר אמר הגנב הגאון מהדי פין של 25על ממונו להצילו ומימר אמר הגנב מ"מ 126 לוניה קחי נחכתי ותי קחי זו קטילנא ליה ואמרה לך תורה אין לו

פגדמים ומלמדתך מחחר שהוח בח 29 להרגך השכם אתה להרגו: הבא תורת אור השלם 30במחתרת. מתר את המת ממש: השפש עליו דמים לו 33 הואיל ונמחייב מיחה בלקיחחם: שְׁלָם שְׁלָם אָם אָן לו 14מסתברא, מילחם דרב דפעור ווֹכְיבֵר כּוֹנְרְעוֹ: 35כששבר בין מכשיו בין לאחר זמן 15 בליתנהו ותשלומין מדידיה לא מליכן זו לחיומה כמקום מיחה: אכל נשל לא.

שנמסחברה שהה מילחה דרב דפטר<sup>ש</sup> הגחות וציונים אנפס דכיון דקיימין הן כל היכא דאיתוהו ל) צ"ל דן ושינה 1000 זכיון לקיינון כן ליבינו לטומה)
 (כ"ה בכח" וכמו 40 זמריים נינהו ואין זה חייב משטחון
 לעיל במשנה, דע"ם) 11 דפקדון בעלמא נינהו גמה: והאלהים.
 לו של הוסיף בינום
 באשטעה אמר רב דפטור ואפי איתוהו לרשעים רצ הם 24 שטעה בינום ורע לש"ם ו"גדיקים 143טעמת מהכת דהתים חס יע לו דמים הנאה להם והנאה ב-דשום ורכש חמר, 142גון אנ על הכן דמודה כהו רב דלת לש"ם ורכש

עיכן וגליון): 1]

האחיב מסכם לה) וריסיי הופך כלפנתו נכסדרא דקרא (רקים) | 0] ציל דבא (עוליו עיייש): ל] [ציל אתנן] (גליון) זוהי הגידסא ברפויר הנהה הבידסא ברפויר נולפנינו, וכיכ הרשיש בלפנינו, וכיכ הרשיש

לא כיי פיע מהלי נדנה הלכה ע סמג לחין קכ מוש"ם ח"ח פי מנה קפיף א נהנ"ה: דר ב מיי פס הלה ינ: לה ב תרי שם הלכה ינ: לה ג מרי שם הלכה ע: לו ד מרי שם הלכה ינ: נמניר משנה: דו ה מיי פים מהלי הוכל בלכב יה ופרו בלכב ה סתג עשין פי טושיע הית סיי שטח משף ל ופי חכל מכיף ג: אן ר ו מיי פיג מכלי נניסה קלנה כ: אם ח מיי פיע מהלי נענה הלכה ז סהשנת

ַ פַּעִיף הַ נהנ"ה:

יאום לא קני ויש לומר דהחם בגנב מגגו חלירו וקרפיסו דלאו כר קטלא ראכייד כמיימ סמג לאין הוא דבעי התראה אבל הכא במסתרת קט טושים פית פי חכה דמחמרמו זו היא המראחו כדלקמן": קא קבלינהו תואיל ונפק מפומיה דרב. חימה הא מיחייב לנאח ידי שמים כדאמר בפ׳ הפועלים (כ״מ דף וא. ושם) גדי המוסם פרה ולש נה (ואמנן") אפרה תורה אפינו כא על חמו ויש לומר דכחן "לח היו רוצים להחזיר אא"כ יחחיינו בדיני אדם:

-מנינא ושינר את החבית פטור מש לומר אי ממחני'

הגנב משלם תשלותי כפל פירוש

כדרכשינן יו וגונב מכיח האיש ולא

מכת הגנב ואמר רב בנמרא" לא

שני הלה לפני יאוש הכל לחחר יחוש

קנאו גנב ראשון וגנב שני משלם

תשלומי כפל לגנב ראשון אלמא קודם

הנאה להת נהנאה לעולם ולצדיקים רע להם יורע לעולם (בתני' \*הבא במחתרת נידון 2 על שם סופו <sup>2</sup>היה כא במחתרת ושבר את החבית אם יש לו רמים חייב אם 2 אן אדם סיפרו 3 אין לו דמים פמור: גם "אמר רכא מאי מעמא דמהתרת יחוקה אין אדם <sup>3</sup> ממני נפיז ושוק לפין 3 אין לו דמים פמור: יאין עד ובים פטונ והאי מימר אמר אי אוילנא קאי לאפאי ולא שביק 4 פל מנו ק פל פל מנו ק אי לאפאי עצמו על ממונו והאי מימר אמר אי אוילנא קאי לאפאי ולא שביק 4 פל פל פל פל פל פל פל אי קאי לאפאי קטילנא ליה יוהחורה אמרה אם בא להורגך השכם ייהננ ויפאי פ. א. 5 להורגן השכם במחלה ונפל ללים ויצא פטור מאי טעמא בדמים 6 נוג והאי נוג האר 7 קננהו יו •אמר רבאי דמסתברא מילתיה דרב בששיבר דליתנהו אבל נמל 7 מסתברא מילתיה דרב בששיבר דליתנהו אבל נמל 7 מו ביי מילתיה 7 קננהו ™ אמר רבאים "מסתברא מילתיה דרב כששיבר דליתנדגו אבל נבול? ממסונ מינ מינ נקסי 8 לא נהאלהים אמר רב אפילו נפל דהא יש לו דמים ונאנסו חייב אלמא 8 זמני 60 מול נדמנו מהר כי 9 ברשותיה קיימי הכא נמי ברשותיה קיימי ולא היא כי אוקמינא רחמנא 9 מיל מיל 100 מקסים מומו מלח 10 מוברשותיה לענין אונסין אבל לענין מקנא ברשותיה דמרייהו קיימי מידי דהוהסותה משוח ומונים א אם לבתיתוח ומצא ונפסור. מלהמזירס לע"פ שהס קיימין: וואשואל תנוף כא במחתרת ושיבר את החבית יש לו דמים חייב אין לו דמים וולפורן הסס תגוב ותבה מה אין לו גברמים קנוהו. מימי נסטו קומן נמים: אם נותר וגברמים קנוהו. מימי נסטו קומן פמור מעמא דשיבר דכי אין לו דמים פמור דא נמל לא הוא הדין דאפילו יימא אשראקוון בא בא ברי אין לו דמים פמור הא נמל לא הוא הדין דאפילו אמרה אם בא פמור מעמא דשיבר דכי אין לו דמים פמור הא נמל לא הוא הדין דאפילו אמרה אם בא נמל נמי והא דקא תגי שבר את החבית קמ"ל דכי יש לו דמים אע"ג יהורד. (פ 200 כל דשיבר נמי חייב פשימא מזיק הוא הא קמ"ל דאפילו שלא בכוונה מאי קמ"ל אדם מועד לעולם חנינא ייהאדם מועד לעולם בין בשונג בין במויד בין באונם ייכין ברצון קשיא מתיכ רב ביבי בר אביי יי הגווב כים בשבת רוים שהרי נתחיים בגניכה קודם שיבא לידי איסור שבת היה מגרר ויוצא פטור שהרי איסור גנבה ואיסור סקילה באין כאחד יוהלכתא דשרנהו בנהרא רבא איגובו ליה דיכרי במחחרתא אהדרינהו ניהליה ולא קבלינהו אמר הואיל ונפק מפומיה דרב ת"ר "אין לו דמים אם זרחה השמש עליו וכי השמש עליו כלכד זרחה אלא אם ברור לך הדכר כשמש שאין לו

ליקומי רש"י הבא בסחתרת. מל שנמנה לך מורה רשוח כל הכל במחשרת להורגו כדכתיב (פמוח כב) אם יהוכה ומת ונסחים כון. הרורגו. נפי שם פני פסת פירובו. נפי שם פני פסת פירובו ביום מירוב הוא מתוחלים מתור פלחך מלהיל מתוק והוא נא ליכת כן שיקום פליך הכרבן אמרה תורה תורה ביום ביירום ביירו מכבן למכה השכם למה קנבהו, דהמו נמפחרת כד מיחה הוא כדכמיכ אם מתחתרת יחלא הנכנ ונון מחחרת יתנה הנוכ ונו" (כיק קדון. ארם מומד ישו"ם. קונו וחוד לוום וכלון דומקת לן נכ"ק (כו:) פלם חחם פלע לסייב על השונג כתוד שלום עמך הרגהו ואם לאו אל תהרגהו תניא אידך אם זרחה השמש עליו דמים לו וכי השמש עליו כלבר זרחה "אלא אם ברור לך כשמש שיש לו נמיד פני השנב נהדד התובב כים בשבת. הנויה נישו הנעלים החלילו לרסיד (נישו לא, הייב. נשלותי מלמים שנון נוטבו שכנר נמסיד נניטב שכנר נמסיד נניטב נשעה שהנניה הכים נכיח הכפלים ושנח האון. כמשלותין אף על פי שנהרג (בחומה שב). נתשלותין דליכם לתימד קם ליה נדרנה מיניה קס ליה בדרטה שיים דניכת הכת שתי רשעיות ביים מהן בחד ורשבים ביכ מה!. בחרי נחחייב

בנניבה. לשלם דכנסקה קונה בכל מקום וקמה לה נרשומיה אף להמשיב נחתמים וכמיבות שם). משפת הנטהה דהננהה בכל מקום קינה וחיפור שכה ליכח כד שפת הולחה

קרה ליים כד שנה החומה מנדר ויוצא. שלה קולה נהנהה ללה נכולה מכן השלים נכולה מנים השלים ושבה שם, שלה הנציהו

כרשוח הכפלים ולא קנלו מלא בהולאה מרשום הכפלים פטור שליפיר

דיים ורכם המראבות ומכני להמדי למתר כן מתרים במים לו וכי השמש עליו בלבד זרחה האלא אם ברור לך כשמש שיש לו במים לו הביה במיים לא מתרים במיים לו מניה במיים לא מתרים שיש לו שלום עבוך אל תדרגהו ואם לאו הרגהו קשיא סתמא אסתמא לא קשיא מדיי היה לאמיי היה לאמיי היה לאמיי היה לאמיי היה לאמיי מהו מלמו לכיותו מיים מאו למתרים במיים במיי ו הייבור ה 12מסמברת טעמת דרב נהת דתע"ב דהיכת דיש לו דמים חייבין בתחרותו לו למו קנין הן לו להיות כשתר נכסיו דכי תוקמיה רחמנת ברשוחיה ו הרא בצוחייב את הגולון לשלם ה"מ לפנין שלותי דלא תני למיתר ליה נאופו דאשפחן בשומרון דחיים הכחוב לישבע אם לא שלח יד במלאכת רשהו סן דר בהרא שלח אחשי ביוחון חת אי ביוחו היה או ביוחו היה באופו האופו דאשפחן בשומרון דחיים הכחוב לישבע אם לא שלח יד במלאכת רשהו ומהרשילו: מן ביל 13הם שלח מע"ג דטעין מת חו נשבר דהיינו חונס חייב דנשטה עליה גולן בשליחות יד: אבל לענין שקנא. לח קני חם קיימין הן חצלו שבר ומושם ופרדון 19 במו מה כל לעכטים ולומר דמים אני מחזיר לך לא קמי ומהדר להו בעינייהו דכחיב (ייקרא ה) והשיב את הגזילה והאי דכי נאופו מחזיר אין די בי נבשיו והצרים: בצדמים ולא מתי אתר ליה נאופו ומיפטר משום דלא גרע גולן משואל דמשום דכל הנאה שלו" אוקמינהו רחמות ברשותו לשלומי אם נאופ כן ציל "ררבה 27 דרבה 27 דרבה 27 דרבה 27 דרבה 27 דרבה ברשות להוא המשוח ברשות בשוחו לשלומי אם נאופ 

ty, יהאי מַימִר אָמָר (האי מִימִר אָמָר - and knowing this, [the burglar] surely tells himself in advance, אָי אָזיְלְגָא - "If I go break into the house, אַי אָזיְלְגָא - [the occupant] will confront me and not allow me to rob him, יאָפָאי רְאָפָאי - and if he confronts me, קאַי לְאַפָּאי - I will just have to kill him." אַמָּר אָרָה הָאָבָ ר הַאָּבָר הָאָבָם לְהוּרְגַּךְ הַשְּבָּם לְּהוּרְגַּךְ הַשְּבָם לְהוּרְגַּךְ הַשְּבָם לְהוּרְגַּךְ הַשְּבָם לְהוּרְגַּךְ הַשְּבָם לְהוּרְגַּךְ הַשְּבָם לְהוּרְגַּךְ הַשְּבָם לְהוּרְגַּךְ הַשְּבָם לְהוּרְגַּרְ הַשְּבָם לְהוּרְגַרְ הַשְּבָם לְהוּרְגַּרְ הַשְּבָם him and kill him first.

The Gemara cites a related ruling about a burglar:
בּאָרָת וְנָטֵל בּלְיִם וְצָטֵל בּלְיִם וְצָטִל בּלְיִם וְצָטִל בּלְיִם וְצָטִל בּלִים וּצְטִיל – If someone enters a house by tunneling through its wall and he takes some vessels and leaves, אַטִּיי – he is exempt from returning the stolen goods even if they are still extant. אַטְיִי שָּיִטְּי – For what reason is he exempt from returning the goods? אַנְיִי שִּיְיִי בְּיִינְי שִּיִּי שִׁנְיִי בּוֹנִי בּוֹנִיי בּוֹנִי בּוֹנִיי בּוֹנִי בּוֹנִיי בּוֹנִי בּוֹנִי בּוֹנִיי בּוֹנִי בּיִּי בְּיִבְּיִי בְּיִּבְּיִי בְּיִי בְּיִבְּי בּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּי בְּיבְי בְּיבְּי בְּיבְּי בְּיבְי בְּיבְי בְּיבְּי בְּיבְי בְּיבְּי בְּיבְּי בְּיבְּי בְּיבְי בְּיבְּי בְּיבְי בְּיבְּי בְּיבְּי בְּיבְי בְּיבְּי בְּיבְי בְּיבְּי בְּיִי בְּיבְי בְּיבְּי בְּיבְּי בְּיבְּי בְּיִי בְּיבְּי בְּיבְּי בְּיבְּי בְּיבִּי בְּיבְּי בְּיבְי בְּיבְי בְּיבְי בְּיבְּי בְּיבְּי בְּיבְי בְּיבְי בְּיבְּי בְּיִי בְּיִי בְּיבְּי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיבִי בְּיבְי בְיִי בְּיבְי בְיִי בְּיִי בְּיבְי בְּיבְי בְּיבְי בְּיבְי בְּיבְי בְּיבְי בְּיבְי בְּיבְּי בְּיבְיי בְּיבְי בְּיבְי בְּיבְי בְּיבְי בְּיבְי בְּיבְּי בְּיבְי בְּיבְי בְּיבְי בְּיבְי בְּיבְי בְּיבְי בְּיבְּי בְּיבְי בְּיבְי בְּיבְי בְּיבְּי בְּיבְי בְּיבְּי בְּיבְּי בְּיבְּי בְּיי בְּיבְּי בְּיבְי בְּבְיבְי בְּבְיבְּי בְּבְיבְי בְּיבְי בְּיבְי בְּבְיבְי בְּבְיבְיבְּי בְּבְיבְיבְי בְּיבְיי בְּיבְיי בְּיבְיי בְּיִי בְּיִי בְּיבְיבְיי בְּיבְיבְיי בְּיבְּיבְיי בְּי

The Gemara cites a dissenting opinion:

קמר רְבָּא - Rava said: מְּחָהַבְּרָא מִיּלְתִיה רְרַבְ בְּשִׁשִּׁבֵּר – Rav's ruling is indeed logical in a case where [the burglar] broke the vessel, יקליתְנְהוּ – so that it no longer exists. In such a case, the burglar is indeed exempt from compensating the owner for the value of the vessel. אָבָל נְטָל לא – But if [the burglar] merely took

the vessel and it is still extant, then Rav's ruling is not logical; in such a case, the burglar surely must return the stolen vessel. (40)

Rava notes that Rav himself rejects this distinction and explains why:

even regarding (a burglar who] took a vessel that is still extant. That is, if a burglar tunnels into a house and steals a vessel without breaking it, he may keep it because "he has acquired it with his blood."

NOTES

8. That is, a burglar anticipates that his victim would not surrender his belongings willingly. Therefore his decision to burglarize a house presumably includes a resolution to kill the victim for his money (see Rashi). [Chidushei HaRan questions, however, whether every burglar would murder his victim to rob him; presumably, Ran argues, there are many burglars who would surrender the pilfered goods if the victim registed to the point that murder became necessary. Chidushei HaRan therefore, explains this Gemara somewhat differently (see also Yad Ramah).]

9. Rav is extending the teaching of our Mishnah. Our Mishnah teaches that when an intruder breaks a vessel during a burglary, he need not pay for the damage based on the principle which states that he is subject only to the more severe [punishment] than it (see note 6). Rav adds that even if the burglar merely stole the object but did not break it, he is not obligated to return it because "he has acquired it with his blood." In other words, since the burglar was liable to lose his life during the break-in, he is exempt from any monetary obligation to his victim. This means, Rav asserts, that he may keep the stolen goods (see Rashi, Yad Ramah, Chidushei HaRan; Rav's reasoning will be explained more fully in the next note).

10. Rava agrees with Ray that under the principle of מיה בְּרְבָּה מְּבְּיִם בְּּרְבָּה וּשִׁרְאָבְּיִם בְּּרְבָּה וּשִׁרְאָבְּיִם בְּּרִבְּה וּשִׁרְאָבִּים בּּּׁרִבְּה וּשִׁרְאָבְּיִם בּּׁרִבְּה וּשִׁרְאָבְּיִם בּּּׁרִבְּיִם בּּּׁיִם בּּּׁיִם בּּּׁיִם בּּּׁיִם בּּּׁיִם בּּּיִם בּּיִבְּים בּּיִם בּּיִבְּים בּּיִבְּים בּּיִבְּים בּיִבְּים בּּיִבְּים בּיִבְּים בּיבִּים בּיִבְּים בּיבִים בּיבִים בּיבְּים בּיבִים בּיבְּים בּיבִים בּיבִים בּיבְים בּיבְים בּיבְים בּיבְים בּיבִים בּיבים בּיבִים בּיבִים בּיבִים בּיבים בּיבִים בּיבים בּיבי

In essence, Rav and Rava disagree over whether a thief actually acquires what he steals. Rav holds that he does. Thus, when he returns the stolen goods — which he is required to do — he is merely compensating the victim for his loss; he is not returning something that the victim still owns, because he, the thief, has acquired it. Hence, if the thief was liable to be killed while burglarizing the house (see note 6), he is exempted from the monetary obligation to compensate the victim. (It is somewhat difficult to understand, however, why a thief should acquire the goods that he steals; see Kovetz Shiurim, vol. I Bava Kamma \$14, which discusses this question.)

Rava, however, disputes Rav's premise. According to Rava, a thief does not acquire what he steals; he merely holds the stolen goods as a deposit for the victim. Since the burglar does not own the stolen goods, he is obviously obligated to return them if they are still extant. However, Rava does endorse Rav's view that if the goods were broken, and thus cannot be returned, the burglar is exempt from compensating the owner

for them (see Rashi and Chasam Sofer, Choshen Mishpat 132). The Gemara is about to explain the basis of each view; see next note.]

Rashi, makes one more point — that a burglar's exemption from monetary obligation for broken goods applies whether he broke them during the burglary or afterwards. Tosafos and Baal Hamoor subscribe to this view as well (cf. Ramban and Yad Ramah). Tosafos add that this explains why it was necessary for Raya to endorse Ray's exemption in a case where the goods were broken. Although the Mishnah itself teaches this exemption, Raya adds that the exemption also applies when the burglar broke the yessel after he left, the scene of the crime — even though if was forbidden to kill him at the time he was breaking it.

The above view, however, seems very difficult to understand. A burglar may be killed only during his unlawful entry, because we are concerned that he might murder his victim at that time unless he is killed first (see note 8). After he leaves the house, however, he is not a threat to anyone, and he thus may not be killed. Why, then, should the burglar be exempt from payment if he broke the stolen goods after leaving the house? See Gemara below with Baal HaMaor, Ramban, Ketzos HaChoshen 351:2 and Oneg Yom Tov, Choshen Mishpat \$118.

11. E.g. where a father broke into his son's house (Rashi, see note 5).

12. Ray's ruling, Raya explains, is based on the law holding a thief responsible for stolen goods lost in an unavoidable accident: A mere custodian is not held responsible for unavoidable accidents (see Bava Metzia Mishnah 93a). Thus, when the Torah holds a thief responsible for such accidents, it indicates that he acquires whatever he steals, so that it is he who has suffered any loss.

This explains why Rav exempts a burglar who was liable to execution from returning what he stole. According to Rav, a burglar acquires whatever he steals, which means that his return of the stolen goods would constitute compensation for the theft and not the return of his victim's property (see note 10). But if the burglar was subject to the death penalty, he is free from paying any compensation under the principle that he is subject only to the more severe punishment. Therefore, he may keep any goods that he stole (see Rashi, Chasam Sofer, Choshen Mishpal man 1813 and previous note; cf. Chazon Ish to Bava Kamma 16:13; see also Kovetz Shiurim vol. I, Bava Kamma 16:14).

[According to this explanation, Rav's ruling that the burglar acquires the stolen goods with his blood does not mean that he acquires them specifically because he may be killed. Rav maintains that in a legal sense, even a third who may not be killed acquires what he stole, and must return it only as compensation. Rav teaches that if the burglar was liable to be killed, though, he may actually keep the goods.]



עין משפט נר מצוה

אנא מדי פיש מסני נמנה הלכה ש שמנ למון קב טושוע מית פר מכה שפיף א נהנייה: דר ב תיי שם הלכה ינ: דר ג תיי שם הלכה ט: לו ד מיי שם הלכה ינ ממניד משנה: דו המיי פים מכל הוכל הלכה יה ופדו הלכה ה

סתנ פשן ע' טוש"פ ה"מ כרי שכם מפיף א וכרי חכא קעיף נ: להוו מיי פיג ממלי נמטה הלכה ב: לם ח מיי פיש מכלי נינה כלכה ז נהפנת כאב"ד כמ"מ סמג לחרן קט טוש"ע ה"מ סיי חכה קט טוש"ע ה"מ סיי חכה כשף פ נהניה:

ליהוט*יו* דש"י

הכא בפחתרת. מה כרכתיב (שמות כב) אם במחחרת ימלח הגעב והוכה ומת נפחדם בין.

אמרה אם בא לתורנך השכם להורנו. לפי פנה על קהודט. לפי קנת על ספקי נפשח שידע כול שחס (יחולם) מחולמי מוחר לה חשתי פוחן חלהציל מתוק והוה כה לרכת כן שיקום פלין הרגץ המרה חורה ייהרגך למרה חולה השכם לוחה והרגהו וברכוח ות.). ברמים קבנרו, דהנה נמחחרת כר מיחה הוה כרכמינ הם במהחרת ימלה הכנב ונוי כיק קדון. ארם מוער לשלם, שונג ומדד מונס לשלם. שונג ומדי לוכם וילין דנסקל לן נכיק נכו:) פלם חמת פלם למיים כלו קובים קיים הלונם כים בישבת. הגביה בימה מבעלים יהולילו לרס"ר (מרבית לאבן. חייב. מבטלותן האמים שניון צנפטי שכל מתחיב בננים שכל מתחיב בננים שכל מתחיב בננים שלם. שמת שלם הכמו ליים שלם שלם און צנפטי שלם. שמת שלם הכמו ליים "מתח שלם הכמו ליים "מתח שלם הכמו ליים "מתח שלם הכמו ליים "מתח שלם הכמו ליים שלום עמך אל תהרגהו ואם לאו הרגהו קשיא סתמא אסתמא לא קשיא נשפה שהנפה הפים נפיח במנים (שכח באו). במצלים (שכח באו). קומרנ (נוצבים שש). במצליםן דליכל למימר קס ליה מדנה מיניה דליכל הכלו או בשקיום

מחד נושמים כיב פון. שהרי נחחייב

בגניבה לשלם והנסהה קונה בכל מקום וקמה לה ברשומיה אף להחסייב

נמונסים ונורסת שם). משמת הננהה דהננהה

בכל מקום קונה וחיכור

שנה ליכח פר שמח הולחה נישכים בינ שמן. היה

נשבה ששן. שלח הנניהו נישות השלים ולה קולו חלח בהולחה מישום חלם בהולחה מישום

אלא נהולות מרשום הכעלים פטור שאישור שכח כר ובחובוח ששו

516 616

מגדר דיוצא. קימה נהגנהה נהולמה מנים הנ

.山脉.

# כן סורר ומורה פרק שמיני סנהדרין

הגנב משלם משלומי כפל פירוש כדדרשינום וגונב מביח האיש ולא מבית הגוב ואמר רב בנמרא<sup>שי לא</sup> שנו אלא לפני יאוש אבל לאחר יאוש קנאו נוכ ראשון ונוב שני משלם חשלומי כפל לנוב ראשון אלמא קודם יאוש לא קני ויש לומר דהחם בנגצ מגגו חלירו וקרסיסו דלאו בר קטלא הוא דבעי התראה אבל הכא במחתרת דמחחרתו זו היא התראחו כדלקמן": קבלינהו הואיל זופק כפומיה דרב. תימה הא מיחייב לנאח ידי שמים כדאמר בפי הפועלים (בימ

דף לת. ושם) גם התוקם פרה ודש בה (ואמנו<sup>8</sup>) אסרה חורה אפילו בא על אמו וים לומר דכאן •לא היו רולים להחזיר אא"כ יחמייט בדיני אדם:

הנאה להת והנאה לעולם ולצדיקים רע להם וורע לעולם [מתני" אהנא במהחרת נירון כחו על שם סופו <sup>2</sup> היה בא במחתרת ושבר את החבית אם יש לו דמים חייב אם <sup>2</sup> אין אדם פיבור ב מבים במנים לו דמים פור: גכל <sup>3</sup> אמר רבא מאי מעמא דמחתרת <sup>2</sup> חוקה אין אדם <sup>3</sup> פנטי נפוי ומומן ליכן 3 אין לו דמים פפור: גכל <sup>3</sup> אמר רבא מאי מעמא דמחתרת <sup>2</sup> חוקה אין אדם <sup>3</sup> פנטי נפוי ומומן ליכן 5 אין לו דמים פפור: גכל <sup>3</sup> ממר רבא מאי מעמא דמחתר לאפאי ולא שביק <sup>4</sup> פל מים מניד למעמיד עצמו על ממונו והאי מימר אמר אי אוילנא קאי לאפאי ולא שביק <sup>4</sup> מומר מל המום מניד 4 מעמיד עצמו על ממונו והאי מימר אמר אי אוילנא קאי לאפאי ולא שביק 4 פנ מנה ק 5 מלס 5?י ואי קאי לאפאי קצוילנא ליה יוהתורה אמרה אם כא להורגך השכם 5 יהנט ופאה ב. א. 6 להורגו אמר רב ייהבא במחחרת ונטל כלים ויצא פטור מאי שעמא בדמים 6 נונג והלי נוג ולמי 7 קננהו № •אמר רכאי ימסתברא מילתיה דרב בששיבר דליתנהו אכל נמול 7 מוסים מסחים מחודה ישני הישו בארי שטו בוא טילחיה דרב בששיבר דליתנהו אבל נפל 7 מוספים מדפים מקל 8 אלא והאלהים אמר רב אפילו נפל דהא יש לו דמים ונאנסו חייב אלמא 8 דכל ממ מימו למו לא היא פי אותאלהים אמר רב אפילו נפל דהא יש לו דמים ונאנסו חייב אלמא 8 דכל ממ מימו לא היא כי אוקטינא רחמנא 9 אלן וי פלפ פופו מלו 60 ברשותיה קיימי הבא נמי ברשותיה קיימי ולא היא כי אוקטינא רחמנא 9 אלן וי פלפ פופו מלו 10 מוכר לענין אונסין אכל לענין מקנא ברשותיה דמרייהו קיימי מידי דהוה 10 המוכר נפו מידי ברו מידי בו מוכר מיירב אם בחבות מיירב או בחבור מיירב או מוכר מיירב אום מוכר מיירב או מוכר מיירב או מוכר מיירב אום מוכר מיירב או מוכר מיירב מוכר מיירב או מוכר מוכר מיירב או מוכר מוכר מיירב או מוכ נמל נמי והא רקא תני שבר את החבית קמ"ל דכי יש לו דמים אע"ג דשיבר נמי חייב פשימא מזיק הוא הא קמ"ל דאפילו שלא בכוונה מאי קמ"ל אדם מועד לעולם תוינא ייהאדם מועד לעולם כין בשונג כין במויד כין באוגם יי בין ברצון קשיא מתיב רב ביבי בר אביי יי הגונב כים בשבת חיים שהרי נתחיים בגניכה קודם שיכא לידי איסור שבת היה מגרר ויוצא פמור שהרי איסור גגבה ואיסור סקילה כאין כאחד יוהלכתא דשדנהו בנהרא רבא איננבו ליה דיכרי במחתרתא אהדרינהו ניהליה ולא קבלינהו אמר הואיל ונפק מפומיה דרב תיר "אין לו דמים אם זרחה השמש עליו וכי השמש עליו כלכר ורחה אלא אם ברור לך הדכר כשמש שאין לו שלום עמך הרגהו ואם לאו אל תהרגהו תניא אידך אם זרחה השמש עליו רמים לו וכי השמש עליו כלכר זרחה "אלא אם ברור לך כשמש שיש לו

היה: סן ים להוסיף פגאמתינן ברשותו הן ואמדו לו הכא נמי לענין אין לו דמים אפ"ם דאימנהו אמרינן לאו סקדון נינהו אלא ברשותו ובאחריותו קיימי וכי משרך ויוצא נבחי מהחם ברשות ברשותו ברשותו ברשותו ברשותו וום מום וואם משרך ויוצא נבחי מהחם ברשות ובח. בבתבות 2010 ביום מיניה יש כאן חשלומין עם חיוב מיחה כאילו גובין משלר נכסים": ולא היא. מסקנא דמילחת דרכת הוא ולא היא לא הפרדו וכיה בבשבות שבב שא כי זיננו מיניה יש כהן תשנותין עם חיוב מיתה כחינו גובין משתר נכסים": ולא היא, מסקנת דמילתת דרנת <sup>9</sup> הוא ולא היא לת בר בי או זורבור "וצמסת ברת שמת דרב בהת דתע"ג דהיכת דיש לו דמים חייבין באסריותו לו לתו קנין הן לו להיות כשתר נכסיו דכי אוקמיה רחמות ברשומים שייך לנייח: זו הדיץ בצוחייב את הגולנין לשלם ה"ת לענין שלומי דלא מצי למימר ליה נאוסו דאשכחו בחומרו בחשר הרחוד לושניי את אם של שיי ברשבים שייך לעיד בסשוח עד ובמסמש שמותו זרב טאו זמע ב זהבעו זיש ט זמנים שיינין שמסימחיי מו קנין הן טו נהיות כשחר נכסיו דכי חוקמיה רחמות ברשוחים ביבו נליחן: זו הדיץ צורחייב את הגולנין לשלם היית לענין שלותי דלא תני למיתר ליה נאנסו דאשכחן בשותרין דחיים הכחוב לישבע אם לא שלח יד במלאכת רעהו מבר נהידשיל: מן דיל צוא שלח אפ"ג דטעין מת או נשבר דהיינו אונס חייב דנעשה עליה גולן בשליחות יד: אבד דענין שקנא. לא קני אם קיימין הן אללו פפר (ההיפיר וטיר): עם ציל דהא נגייון: 121הוא היה בא לעכטים ולומר דמים אני מחדר לך לא קני ומהדר להו נעינייהו דכמיב (הקנא ה) והשיב את הגדלה והאי דכי נאנסו ממודר בי נבסיו (בהרס): צדמים ולא מני אמר ליה נאנסו ומיסטר משום דלא ברם בזלן משואל דמשום דכל הנאה שלו" אוקמינהו רחמנא בכשוחו לשלומי אם נאנם ים בדל החברה הצדמים ונת תנו החד ניה נחכבו הנישבו משל היו על נותיים ושות להרולה במיד בשוף במולה במנה בשיא. קשיא תחניתין לחרולה מה במיד בשוף במהדק מתול הדרא בשיא תחניתין למרולה משר במיד במיד בשוף במהדק מתול הדרא בשר והיינו דאיכם מונים להיינו דאיכם במיד והיינו דאיכם במיד והיינו דאיכם במיד היינו דאים במיד היינו היינו דאיכם במיד היינו היינו דאיכם במיד היינו דאיכם במיד היינו דאיכם במיד היינו היינו דאיכם במיד היינו היינו היינו דאיכם במיד היינו היינ אליכא דרב ומ"מ חיופאא לא הוי דלאו בהדיא קחני לה נטל חייב ואיכא לשנויי בדוחקא כדשמן דמשום רישא נקט שבר והיינו דאיכא מן קושיא לחיוכחא: מתיב רב ביבי. לרמא ש פריך דאמר נטל דאימנהו חייב: השוב בים בשבח. שהגמהו וקולאו בהגבהה חייב להחזיר ואט"ג שהוליאו אח"כ לרה"ר ונחמייב טהולאחו מיחה: שהרי נחחייב בגניבה קודם שיבא דידי איסור שבת. וכשמל חיוב מיחה הכא עליו לאחר מכן אינו נפטר מן החשלומין: היה מגרר ויוצא. שלא הגביהו ולא קנאו בחוך הכיח אבל כשיוצא לרה"ר קנאו בשנה רשות שהוציאו מרשות הנעלים וצירף ידו למטה משלשה וקולה בידו דידו חשובה לו כארבעה על ארבעה והרי הוא לו כחלרו ואע"ם שאין כאן הגנהה והמ מוקים לה בכתונות: ששור מתשלומין. אלמא אע"ם שהמס והמעות קיימין אמריען בדמי קננהו ולא מפקיען ליה מיניה ותיובחם דרכם דחמר נטל לה: והדכתא. הם דקתמי פטור כגון דעדנהו בנהרם דליתנהו: דכרי. מינים: אהדרינהו ניהליה, הגנמס: ה"ג" ת"ר אין לו דמים אם זרחה וגר אלא אם ברור לך הדבר כשמש שאין לו שלום עמך הרנהו זכר. אין לו למים וסמיך ליה אם זרחה השמש ודרשינן סמוכין אימתי מוחר להורגו כומן שהשמש זרחה עליו כלומר שברור לך שלהרגך כא אם חעמוד כנגדו חול מפסק חל מהרנהוד וחניא אידך אם זרחה השמש כליו דמים לו. חימתי חמור להרנהו ממן שזרחה השמש עליו כלומר שברור הדבר לך כאור שהוא רחמני עליך ואפילו אחה עומד כנגדו להציל ממונך מידו לא יהרגך ואם לאו שספקא הוא לך הרגהו קשיין. אהדדי:

צמה כי וכתבה היה לול קני ליה אלל כשיטי רשות שמשכנה (רשמו. שבור. מן התשלמין דקש ליה מדנה מינה וכמינ מדי רשמע (דערים כה) משום רשפה אחת אחם המים וא מהד מקדיק היה מקדים היה מקדים משם שבור. מון התשלמין דקש ליה מדנה מינה וכמינ מדי במים במי במים משם שבור. מון התשלמי היה מים שבי היה מדים משם שבי השלמין ורשבי ביב שה או שהיה איבור ביר לי מיש שליוף דו למסה מני וקבלה ויבם היה מדים משם שבי ביב שה או מון היים ונמחי נפקלה ויבסוטית נפקל היו מעודם פרשן ותשבים ליה לא רשה היכם שלישר שום היב לול משלם לול משלם לול מדים לול מים ביר מון לולישר) שנו היונה באן למה וים לו קרים משם שבי מון ליה לא חשום בנוכה ביל ללו משלמי לולים ולו בלו מים משום ביר של אלים ולו בלו ליה ללו שלם לולים לולים לולים לולים לולים משם ביר ביר של המים לולים לולים

מי מוש שה, כן נניסו למ' סגפר. מכלה: לפודו. מה שהורגל בנשר ויין: יו שכם לצדיקים מסתברא מילתיה דרכ בששיבר. ואם חאמר מאי קמייל ופ. ודף שנוג ב) וביק הנייה להם והנייה לשלם. שיש להם פנאי לעסוק בחורה ובמלוח:
היא שיבר בעודו במחמרת החביב לשלם. שיש להם פנאי מחורה ובמלוח:
היא שיבר בעודו במחמרת קמ"ל רב" אסול שיבר אחר כך:
ב" ש"ב . ע"ב. ו מרגני הבא במחתרות. שממרה חורה יהרג: נידון על שם כופו.

> גמ' תניא רבי יוםי הגלילי אומר וכי מפני שאכל זה תרפימר כשר ושתה חצי לוג יין האיטלקי אמרה תורה יצא לבית דין ליסקל אלא הגיעה תורה לסוף דעתו של כן סורר ומורה שסוף מגמר נכסי אביו ומבקש למודו ואינו מוצא ויוצא לפרשת דרכים ומלסמם את הבריות אמרה תורה ימות זכאי ואל ימות חייב שמיתתן של רשעים הנאה להם והנאה לעולם ולצדיקים רע להם ורע לעולם שינה ויין יי לרשעים הנאה להם והנאה לעולם לצריקים רע להם ורע לעולם שקש לרשעים רע להם ורע לעולם ולצדיקים הנאה להם והנאה לעולם פיזור לרשעים

מים. כם ני עדם. להם לה קעל ומקטיל משום דקופו להרוג בעל המה כשיפתוד כוגדו אפיל בו מיתה הה מן נתרובה (ביק קים:) אין העיב החר

דיה כל פל ובין. 3 להניל ממונו: יש לו דמים חייב. אם ו) כחומת לל. כיב פו. ל להניל ממונו: יש לו דמים חייב. אם שכם נל: (מוספתל כים 4 אינו כאור ליהרג כגון אב על הבן פים, ו) יושושי וביח 5 דמניא לקנון דאין הבן כשל ההוג אם ברכוניות וצי בים מדי. 6 אצרו הכל עלנו במחחרת משום דרחמי מ) ושם שני 9 אשם הל הלב על עלנו במחחרת משום דרחמי מין, 9 פים. ל הלב על הכן ולא כל על עסקד נשנות אותי הוה קחי בריה לחפיה להדיל פ ממונו אין בדעתו של אפי להורגו: <sup>ש</sup> גליון חש"ם - 10 חייב, לפלס החפית כפחר מזיק: אין במי אמר רבא וו לו דמים. כגון שחר כל החדם שניתן בשחברה מין היו היו לנעל המית להולגו פעור משמם הנפיד נישין יו ומלשלם דמיוב מיתה וחיוב חשלומין שיינו תובי ריה לא מול המין כתחד וחע"פ שניצל סטור מן בנה לא היו הצים 14 באין כתחד וחע"פ שניצל סטור מן וצורשות לפעל הפית להורגו פטור החודר. פר שור אם זו המשלומין דקר"ל (כמוסח דף לה.) חיים שניגה מאני שהם דף "א אמיתות שוגנין כגון שלא התרו בהן שיא דיה נפש: "או מיתות זואין משלמין ממון שעם המיחה אע"ם - אושחין נהרגין: גמ' מאי מעמא

חנהות מהר"ב 19 דמחתרת. שאמרה תורה אין לו דמים רנשבורג 20כלומר הרי הוא לך כמי שאין לו דם אן גם' אפר רפא ונונקמה ומותר להורנו: חוקה אין מסתפרא מלחאנגאדם מעמיד עצמו על ממונו. דרב. נינ פי נמונות לר: מום׳ דים מנלנגערותה שתתר נועלו ושותק הלכך וגרסחם היה כמן ממק 24יודע הגנב חזה שבעל חפים עומד רגם ומי ומסחמה כל 122על ממונו להלילו ומימר אמר הגנב הגאן מהרי פיק של 125על ממונו להלילו ומימר אמר הגנב זיין שליהם כשים 126א אודלגא לגביה קאי גאסאי ואי קאי זגקטילנא לים ואמרה לך חורה אין לו

12 אנדמים ומלמדחך מחחר שהוח כח פגלהרגך השכם חתה להרגו: הבא תורה אור השלם 30במחתרת. חתר את הכיח ממם: שלם שלם אם אין לו זומפתברא מינחל דרב דפעור וניקבר הנובחו: 35בששבר כין עכשיו כין לחחר זמן 16 בליתנהו וחשלומין מדידיה לא מליגן זגלמיוביה כמקום מיחה: אבל נטל לא.

הנהות וציונים -2000 הכיון דקיימון הן כל היכל דליתנהו תנהות וציונים -2000 לכיון לקייניון הן כל היכל דליתנהו (ביה בכתי ובש 40 למתיהו ניהו ולדן זה מייב במקלימנה (ביה בכתי ובש 40 למתיהו ניהו ולדן זה מייב במקלימון (ביה בכתי ובש 40 למתיהו ניהו ולדן זה מייב במקלימון בעלמל ניהו גמה: והאלדים. בי להים בשלם ולצרים בשלם ולצרים של המלים למנהו ובשל היב להים לא דניים בשלם ולצרים בשלם ולצרים בשלם ולצרים בשלם ולצרים במקלים ולל במל מתיב למור למרי למלים בל מתינן בראשונים: נוך הבי 14 למורין בראשונים: נוך היה 14 למורין בראשונים: נוך היה 14 למורין בראשונים: נוך היה 14 למורין ביה למורי למורי מורים לא מתינן בהיה בי לוביות בליון ביה בי 14 מתינו ביותו ביותו בליון ביה ביותו בליון ביה ביותו בליון בליון ביה ביותו בליון ביה בליון ביה ביותו בליון בליון בליון ביה בליון בליון ביה ביותו בליון בליון בליון ביה ביותו בליון בליון בליון ביה ביותו בליון בליון ביה ביותו בליון בליון בייתו בליון בליון בליון בייתו בליון בליים בליון בל

אם דתה וכני ישיה ל אם דתה וכני ישיש לו נכנר תניא אידך איך וכנר תניא אידך איך וכני לא קשיא כאן כבן על האב כאן באב על הבן" (ולניוטא זו לויים קודם משוטו של מקרא ואמים מסוכו להן ודשיי ואמים מסוכו להן ודשיי האחרכ מטרס ליה) ורש"י הוסך כלפנער וכסרדא רקרא (דקיס): D צ"ל רבא (עלינ עיייש): C] (צ"ל אתנן) (גליון) זוהי הגיומא כדפורר ורהי הגיוכא כדפרדר תומהרש"ל הגיה כלפנינו, וכיב הרסי

מפורת חש"ם

Rava now explains why he rejects this logic:

אין אין – But this is not so, אין אין אין אין אין – for when the Merciful One placed stolen goods in [the thief's] legal possession, יאָבָל לְעָנִין מְלָּוּ, – He did so only with respect to responsibility for unavoidable accidents, אָבֶל לְעָנִין מְלָּוּ, – but with respect to acquiring the goods, אַבְּל לְעָנִין מְלָוּיִי – they remain in the legal possession of their original owner. That is, a burglar does not acquire what he steals; he merely holds the stolen goods as a deposit for his victim. אַשּוּאַל הַוֹּיִי – And this is because a burglar is just like a borrower, who is liable for unavoidable accidents even though he does not own the borrowed object.

18. Rava disputes Rav's contention that a thief's liability for accidents indicates legal ownership. According to Rava, a thief takes legal possession of what he steals only insofar as liability for loss is concerned. In other words, the Torah tells a burglar: You have not actually acquired anything — your victim still legally owns the stoler goods. These goods are in your possession, however, in one sense; if they are lost, you must compensate the victim (Rashi). Based on the above, Rava rules that a burglar whom it was permitted to kill must return any existing stölen goods, because the goods still belong to their original owner (see note 10; cf. Baal Hamaor).

Rashi cites a precedent for holding the thief liable for unavoidable accidents. Torah law states that a custodian who misappropriates a deposit for his own use is considered a thief and is therefore held responsible for unavoidable accidents (see Exodus 22:9-10 and Bava Kamma 107b). Similarly, whenever a thief steals something (such as in our case, where a thief burglarized a house), he is held responsible for unavoidable accidents.

14. Raya is explaining why a thief is liable for goods that he stole (although the source of his liability is, as mentioned in the previous note, the verse that discusses misappropriation). The reason why a thief is liable, Raya teaches, is that he is like a borrower. A borrower is held fully responsible for the article he borrowed because, while it is in his possession, all benefits from it accrue to him (194 1931) 5 lines a thief also intends to keep whatever he stole and to benefit from it, he too is held completely responsible for it (Rashi, as explained by Maharsha; cf. Margaliyos HaYam).

[Rav would argue, however, that a thief is ver, different from a borrower. Whoever borrows something accepts responsibility for any accident that might befall it, and this is why he is liable for unavoidable accidents. A burglar, on the other hand, never accepts responsibility for the things that he steals. Consequently, the Torah would not make him aliable for accidents unless he actually acquires the stolen goods (Chasam Sofer, Choshen Mishpat \$132 rg ng and Binyan Shlomo).

מסורת הש"ם טם תוספות מ) סוכה מד, כ) לעיל ק.

כנהדרין ז. לג. מכורות

בבא קמא

פרק עשירי

בקונטרם אלמא לא שכחוה בגולה

ומאי פירכא היא וכי מפני שהיו

בעלי חורה אין יכול להיות ששכחו

חורת ערבה ועוד מצכמה. כשלחין <sup>ה</sup>

אמר שכחום וחורו ויסרום ולא פריך

עלה הכי ואור"ת כפר"ת שלמלמידיו

מבכל שהיו בפניו היה מדבר יוה"ק

דילכון אמרים רב כהנא שהיה שלכם

אמר שערבה דילהון היא כלומר

מנהג של נמאים ופריך אמאי

דקאמר החם לעיל תסמיים דרכי

יוחנן דאמר יסוד נניאים היא

והאמר ר׳ יוחנן דילכון אמרים דילהון

הואם ולשון דילהון משמע ליה מנהג

נביאים ולא יסוד נביאים וכן ל"ל

בהמגרש (גינין פד: ושם דיה רדי) גפי

ההיא דאייר יוחנן דילכון אמר הואיל

וקנאחו להחגרש<sup>ה</sup> כי שלחלמידיו מבכל

היה אומר כן על רב כהגא ונקונט׳

פרי שם דלחוקיה רצו שהיה חולק

שם עליו היה אומר כן ואין נראה

[לומר] שבשעה שלמד רב כהנא

לפני רי יומנן היה רבי יומנן ראש

ישינה צעוד שרט חוקיה היה בחיים:

[ועיין חוספות תנחום כג: ד"ה כי]:

ראר לאו אדעתא דכספא אתו.

ביד חייב אור"י דשאני שומר שלדעת

כן הפקידוהו שיניל עלמו עו אם

יכואו עליו אדעתא דכסא דכספא:

ארן דך פריון שבויים גדול מזה. מע"ג למשמע דהר ממיד

מדלא מפליג כרמפליג לעיל מ"מ

הואיל ולא היה לו כאותה שעה מה

ואע"ג דאמר לעיל נשא ונתן

עין משפט

נר מצוה קב א מדי פייה מהלי שאלה ופקדון הלי כ ממג פשין פח פוש"ע הית פי' ולנ בעיף ה: בן במיי שם הלכה א כמג

שם מושייע שם ספר ע וסר שם כער ז: קיא גמרי פיים מהלי מום ומדק הלי טו ופיק מהכנום ונמ"מ סמג פסין ע טופיע מימ פרי שם פשי ์:ถ้"มวง 7

ביב דהומיי בם כלמה יל הלי ע הלי ד טושים שם פעי ג: קיג זמרי פרט מהלי גדלה יאורה הלי א ובייו שם טושיע הית סר שעה סער ב: ביד ח מדי פ"ו מהלי

שנועות הל' ד ופ"ה מהלי טופן ונטפן הלי שמג לחרן רמה ועשין נה טושיע חימ כר לה סער

תנהות וציונים

מן ציל חייבוה (כיש) פורר חייבה, וכנתי יבדפריר חייבה, וכנח" חייב': כן ועיין בוא"ש גרטי אחרת) (גלית): ג) בכתיי הגירסא לא יהא מטונו חביב מנופו: ד) ציל אחרת ....עורד 5] בשבועות אליעוך ביו״ר אליעזר בינייר וכן אליעזר בינייר וכן משמע בסוכה ריש דף לא ע"א ברש"י וחני (רש"ש) וכיה בכת"י ו] צ"ל ונתן: ו] מאי עבדי (כיה ברש" טכע"): ט] נרציל ממרש כיצד ין ווצרי ממוש ביצד נמא תחן (באה"מ): ין צרל (במתשבין (באה"מ): כן שנח קד פיא: (ן אמר (דפור): היא: (ן דרל לישול בי וכאה"מ, דכש תמר צ"ם

לכון אמרי דילהון היא. פי׳ הקונטרס המורה היא של מני בכל הדרא ליה עכנא. נחש גדול עשה עלמו כגלגל ומקיף את פי וקשה בפרק לולב וערבה (פוכה דף מה. ושם ד"ה והם) גבי המערה ונומן ח ונכו לחוך פיו ואין אדם יכול ליכנס: פתח פיך.

כמ:, ג) [לעיל קטו:], ד) פנהדרין פד. ווע' מים' כחופום ל: ד"ה רב משין, כ) ולקמן קים.ן. ואעמוד אללך במת המדרש: ואי ו) נלפיל ס:ז, ו) שניפוח לא הואיל וחליף שעתא ומתרחים לו: וע"שן, ס) עיין מיסי סוכה ל: ד"ה וכרסע. ניסא חליף ולא אלך עוד עמך שמא מ) דף לנה י) מנהדרין מכעום עלי ואמות עוד פעם אחרת ענ., כ) שם עב ערא. אלא אלך לכיחי חי ולא אעמוד עוד הצלך כן המוח פעם החרח הנהות הכ"ח

ואית דמפרט הואיל וחליף שעתא וקבלתי צער מיחה לא אקבל עוד פעם אחרת לילך מכאן וגפסחים (דף מנו.) מוכח שהלך למיתו דחמר

תנהות מהר"כ רנשבורנ א) רשיי ואי לא כוי בברכות נ"כ פ"כ הנכה ח יעו"ש:

(מ) במי דפדים שמים

פטריה: (כ) שם נסקדון

ישנם:

-

וכו' לממיה

מיעט או מכל

דרבה

תורת אור חשלם א) נֹפֿת כֹּ, טַטַבֿא וְבְּעֵלָה מַעֵל בַּיְ וְבְחַשׁ בעמיחו בפקרון או

כתשופת יד או בנול

או עשק אָת עַמִיתוֹ:

[רקיא ה, כא] ב) או מכל אשר ישבע עליו לשקר ושלם אחו בראשו וחצושתיו יסף עָלָיו לְאָשָׁר הוא לו יַהְנֵנוּ בִּיוֹם אַשְׁמָחוֹ: זרכרא ת. פילו

ליקומי רש"י

שכנא, נסם, דהדרא דיה, למערה הקיסה מה המערה כעין געגל חגבה מנל פיה ובים פרו). דילכון אטרי דילהון היא. רב כמל מיה מחלמתי רב והיה חריף מלד וערח לח"י לפני ר' יותון מחמת מרדין [שהרג לחדם חחד] כנממרים בפרק נחרה דביק והולרך לו כי יומק לכמה ססיקום והיה אימר כי יוחט לבני איי סטר בימי שמורם שלכם שלח גליחם מחרלכם ולם היה לכם טירוף הדעת אנל ראיתי שהיא של כני בכל שמשים שגלו עמדה להם מכמת המכש והמשנה שנלו פס יכניה כדכחיג (מדב כד) הכל נטרים טשי מלחמה וחנים נסדר שלם וכי מה נכורה ששין D76 מלפלחה של נחל אלח שנטרם היו שלמתחה של חוכה נשוכה מה). והוא שנשא ונתן ביד. שנעל הום הנושות ממנו כילו ופרפו לנפל לח המייב שהים ע משכון מת המייב שהים ע משכון למלוה ממנו ונעל למשכון והחזירו לליה. ומייב את הזכאי נעל ביד ממון מן הנחכם ושילם לתוכם. וטימל מת העהור נעל שרן פינים חדקו פליה לעמחו ודמי להחדק דברו. ועיהר מח העמח נטל הדיק לפירות טממים וערק עם שמר פירות

האים הבוחלו והוה ליה

רב כהנא אי לאו דנסיבנא כהנחא לאר אנא גלאי אמרי ליה והא למקום חורה גלים א"ל לאו אנא גלאי כדגלו שאר אינשי שהרי לא בעבור מקום חורה גליחי אלא מאימת מלכות ברחחי אלמא בחר הכי תי הוה ועוד אמרי בכרכות ירושלמי אן דפגע ביה ההוא גברא אמר ליה מאי עביד" בשמיא כלומר שליעג עליו שהיה מת וחיה א"ל גזר דיניה דההוא גברא מחחם ומח ההוא יגברא פגע מה אחרינא אמר ליה הכי נמי ומיח אחי לקמיה דר יוחנן אמר ליה בר איניש דאמיה מנסרא ליה ואנחתיה דאטה מיהרא כו׳: תייריה. הקילו משנחו: א"ל <sup>מו</sup> דילכון אמרי. שלכס הייתי אומר מורה של בני א"י היא: דילדמן היא. של כני בכל: ממכסא. חכשיט משי: וישלם מביתו. דאדטרא בעלמא מייכ: שנשא ונתן ביד. וגכולם מפרשה שנשא ונחן כיד נאחד דיני ממונות נסנהדרין ": אמיד. עשיר: אמיק חמריה למברא. מכנים חמורו לספינה מעבר הנהר והיו בה אנשים: בעא. חמרא לטבועי מעברא: מדח דיה. דחפו לחמור והשליכו למים לשון אחר מלח ליה כמו המלחים (יונה א) החחיל המלח להציל הספינה ודמפו והשליכו: [האי]. בעל החמור רודף הוא להרוג נפשוח: ושיכר את הכלים. מן של נכלף בין של כל חדם פטור מלשלם שהרי מתחייב בנפשו הוא ברדיפה זו ואפילו אין הורגו דמנן נפרק כן סורר ומורה" ואלו נימנו להציל בנפשו הרודף אחר חבירו להרגו ונמלא משלומין וחיוב מיחה באין כאחד: מגופו. שהרי נרדף זה רשאי להרוג את רודפו שנאמר (שמוח כב) אם במחחרת ימלא הגנב החורה אמרה אם כא להרגך השכם להרגו<sup>ם</sup>: ולא מן הדין, שהרי המליל עלמו כממון חבירו חייב כ"ש מציל אחרים בממון חמרו: [מתני'] שמפה נהר. שהיחה על שפח הנהר והגמה שפחו והמים שוחקים וכורין חחת השפה ומתפשט<sup>9</sup> כמוך השדה: [גמ'] רבי כל מילי. ואפילו קרקפות לשמעה ולהשטן: מרעם שמרות. שאין גופן ממון בעלמת: נייכא ליה

הא דקאמר ערבה יסוד נביאים היא ושכחום וחורו ויסדום ופריך מי הרחיבי פחחיך להסיר זנביך מפיך ועשה פחח ליכוס: אי מצית א״ר יוסנן הכי והא״ר יוסנן דילכון אמרי דילהון הוא ופירש למבעי רחמי דתו לא שכיבנא. אי אקשינא לך אולינא בהדך

> הדרא ליה עכנא א"ל עכנא עכנא פתח פומיך ויכנם הרב אצל תלמיד ולא פתח יבנס חבר אצל חבר ולא פתח יכנם תלמיד אצל הרב פתח ליה בעא רחמי ואוקמיה א"ל אי הוה" גרענא דררכיה דמר הכי לא חלשא דעתי השתא ליתי מר בהדן א"ל אי מצית למיבעי רחמי דתו לא שכיבנא אזילנא ואי לא לא אוילנא הואיל וחליף שעתא חליף תייריה אוקמיה שייליה כל ספיקא דהוה ליה ופשמינהו ניהליה היינו "י דאמר ר' יוחנן דילכון אמרי דילהון היא: ההוא דאחוי אמטכסא דר׳ אבא יתיב ר׳ אבהו ור׳ חנינא בר פפי ור׳ יצחק נפחא ויתיכ ר׳ אילעא גבייהו סבור לחיוביה מהא דתגן יידן את הדיו זיכה את החייב וחייב את הזכאי פימא את הפהור ומיתר את הממא מה שעשה עשוי וישלם מביתו א"ל ר' אילעא הכי אמר רב והוא שנשא ונתן ביד אמרי ליה זיל לגבי דר"ש בן אליקים ורבי אלעזר כן פדת דדייני דינא דגרמי אזל לגבייהו חייכי ממתני יי אם מחמת הגזלן חייב להעמיד לו שרה אחר ואוקימגא דאחוי אחוויי: ההוא גברא דהות מפקיד ליה כסא דכספא סליקו גובי עילויה שקלה יהכה להו אתא לקמיה דרבה פטריה א"ל אביי האי מציל עצמו בממון חבירו הוא אלא אמר רב אשי אחזינן אי איניש אמיד הוא אדעתא דידיה אתו ואי לא אדעתא דכספא אתו: ההוא גברא דהוח מפקיד גביה ארנקא דפריון שבויים סליקו גובי עילויה שקלה יהבה ניהלייהו אתא לקמיה (6) דרבא פמריה א"ל

לימן להם חשיב פדיון שטיים: והלה אביי והא מציל עצמו בממון חבירו הוא א"ל אבי לך פריון שבויים גדול מזה; ההוא גבראף דאקרים ואסיק חמרא למברא ו 2 קמי דיסליקו אינשי במברא בעי לאטבועי אתא ההוא גברא מלח ליה 2 3 לחמרא דהתוא גברא ושרייה לנהרא ומבע אתא לקמיה דרבה יפמריה 4 אמר ליה אביי והא מציל עצמו כממון חבירו הוא א"ל האי מעיקרא רורף 5 הוה רבה למעמיה יי דאמר רבה דרודף שהיה רודף אחר חבירו להורגו ושיבר 5 6 את הכלים כין של נרדף כין של כל אדם פמור שהרי מתחייב בנפשו הוגרדף 6 ז ששיבר את הכלים של רודף פמור שלאש יהא ממונו חביב עליו מגופו אבל ז 8 של כל אדם חייב יודאסור להציל עצמו כממון חבירו יורודף שהיה רודף 8 9 אחר רודף להציל ושבר כלים בין של נרדף בין של כל אדם פטור ולא מן 10 והרץ אלא שאם אי אתה אומר כן אין לך אדם שמציל את חבירו מן וו הרודף:} כותני 'שמפה נהר אומר לו הרי שלך לפניך: גכו' ית"ר הגחל שדה מחבירו ושמפה נהר חייב להעמיד לו שדה אחרי דברי ר' אלעזרי וחכ"א אומר לו הרי שלך לפגיך במאי קא מיפלגי ר"א דרש ריבויי ומיעומי וכחש בעמיתו ריבוי בפקדון מיעט (כ' כל אשר ישבע עליו לשקר חזר וריבה ריבה ומיעם וריבה ריכה הכל ומאי רבי רבי כל מילי ומאי מיעם מיעם שמרות ורכנן דרשי כללי ופרמי וכחש כלל כפקדון פרט או מכל חזר וכלל כלל ופרט וכלל אי אתה דן אלא כעין הפרט מה הפרט דכר המיטלטל וגופו ממון אף ייכל דבר המיטלטל וגופו ממון יצאו קרקעות שאין מטלטלין יי יצאו עברים שהוקשו לקרקעות יצאו שמרות שאע"פ שממלמלין אין גופן ממון והדתניא הגחל את הפרה ושמפה נתר חייב להעמיד לו פרה דברי ר' אלעזר וחכמים אומרים אומר לו הרי שלך לפניך התם במאי

קמיפלגי אמר רב פפא התם במאי עסקינן כגון שגזל שדה מחבירו והיתה

החש השמני ומדק והכי מפוש נשנהדרין (דף לג.) שורק אחד דיני ממעות ולפיל 1.5 שהרי מתחייב בנפשו. נודיסה וו סהי ניתן להלול מפשו ואפיג דלים הללו של שאר כל אדם יון דמיסה לזה ששאותן להי פטור. זרורף שהיה רודף. אחר מכינו להילנו חם רודף אחרו להילו ושיני את הכלים וכי ופטוריון צר.ן. חייב להשפור לו שדה אחר. דקשנר קרקע מאלה וקיים אחרו להילו שיני את הכלים וכי ופשר לה המלם. הרי שלך לשניך. קשני קרקע אינה עולת וכי שעפה נהר נושומיה דמרא קחא היא חיימה שי שברות. שלץ אופן ממון שאיש אלא לראה שנהן ופשאה לוא. שאין גופן פשון. אלא עורמין לנטח ממון ולשיל פנא.

פרה

# Section 1

The Gemara recounts a final incident:

אינשוי בְּמַבֶּרָא קַמֵּרָא לְמַבָּרָא קַמֵּר דְּסְלִיקוּ אִינְשֵׁי בְּמַבָּרָא בְּחָבּרָא דְּאַלְיקוּ אִינְשֵׁי בְּמַבָּרָא בּתְּרָא דְאַקְרִים וְאַסִיק חַמְּרָא לְמַבָּרָא קַמֵּי דְּסְלִיקוּ אִינְשֵׁי בְּמַבְּרָא There was a certain person who hurried and brought his donkey onto a ferryboat before the people boarded the

ferryboat. The boat then filled with people ויפני לְאַטְּבּוּעָני – בָּעָר לְאַטְבּוּעָני [The donkey] was about to capsize [the boat]. אחא החוא יים לנחרא (שְרַנִים לְנַחָרָא (שְרָנִים לְנָחָרָא (שְרָנִים לְנַחָרָא (שְרָנִים לְנַחָרָא (שָרָנִים לְנַחָרָא (שְרַנִים לְנַחָרָא person, perceiving the danger, came and shoved[15] the donkey of that first person and threw it into the river and it drowned. He thereby saved the boat and all its passengers. ਜਾਸਤੇ ਮਸਲ ארק – He came before Rabbah to be judged. און – [Rabbah] exempted him from paying for the donkey. אַמֵר לָיה יָהָא. — Abaye said to [Rabbah]: אָבָּיִי — Abaye said to [Rabbah]: אָבָּיִי - But he is one who has saved himself with the property of his fellow. He should be liable to pay! אמר ליה – [Rabbah] said to him: הוך קוף הוא מעיקרא רורף הוה – From the beginning, this [person] (i.e. the donkey's owner) was legally regarded as a pursuer. It is entirely permissible to destroy a pursuer's property in order to thwart him. Therefore, the one who threw the donkey overboard is exempt.[20]

The Gemara provides the basis for Rabbah's ruling:

hippy? npp — In exempting this person, Rabbah follows his opinion expressed elsewhere. In first ning of the pursuer was pursuing his fellow with intent tokill him, ning na name of the pursuer broke some vessels during the pursuit, punit ning by panyaby — whether those vessels were the property of the lone being pursued or the property of any other person, nun he is exempt from paying for the breakage. Why is he exempt? The property of the liable to pay with his life (i.e. he may be killed during the pursuit). This liability exempts him from any monetary obligation incurred during that period. Pay

אָת הַבְּלִים שְל דּוֹרֶף שְשִׁיבֵּר אָת הַבְּלִים שְל דּוֹרֶף pursued] broke the vessels of [the pursuer], שניים – he is

Gemara Bava Kamma 117b

בּלְּלְשֶׁל בְּלֹאָן — But if the one being pursued broke the vessels of any other person, [24] בְּיִּטְּרָר לְּתָּצִּיל עֲצְבָּיוֹ הַשְּׁל בְּלִּאָן הַיִּרִי הַיִּיל עִבְּיל אָרָה — for it is forbidden for [a person] to save himself with the property of his fellow unless he reimburses the person for the property. [25]

At any rate, we see that Rabbah holds that if one being pursued breaks the vessels of the pursuer in his attempt to escape, he is exempt. It is this reasoning upon which Rabbah based his ruling in the case of the person who threw the donkey overboard.

18. See Rashi,

This was a [small] boat intended only to carry people; it was not meant to carry animals. Loading animals aboard this sort of boat posed a definite dariger to the passengers (see Mordechni \$193; see below, note: 20). [Presumably, this is why the Gemara tells us that he hurried the animal aboard before the people boarded. He feared that if he would wait, the other passengers would prevent him from boarding.]

19. Rashi, first translation; see there for snother translation; see Kam Shel Shlomo \$52.

20. "Pursuer" (nriveredeif) is the legal designation for one whose actions stand to bring about the demise of his fellow. The life of a pursuer is forfeit; anyone may kill him to save the life of his victim (see Sanhedrin 73a). From the moment the owner of the donkey brought the donkey aboard the ship, he endangered the lives of his fellow passengers, since the ship was not fit to carry his animal. He is therefore classified as a pursuer, and anyone may kill him, or destroy his property, in order to rescue his victims. Thus, the one who drowned the donkey was entirely within his rights. He is therefore exempt from paying for the donkey (see Rashi; Mordechai ibid.; see Yam Shel Shlomo ibid.; cf. Rambam, Choveil U'Mazik 8:15; see Maggid Mishneh there).

If one brings a donkey onto a bont fit for transporting such animals, and the donkey becomes wild and threatens to capsize the ship, and the passengers throw the animal overboard, they must reimburse the owner. In that case, the owner did not endanger his fellow passengers by bringing the donkey aboard; therefore, he is not regarded as a pursuer. Although the animal later became wild, the owner is blameless, for this is not something he could have foreseen. Since he is not a pursuer, his property is not forfeit. Therefore, if the passengers save themselves by destroying his property, they must pay (see Mordechai ibid.; Rama, Choshen Mishpat 38014).]

NOTES

21. Sanhedrin 74a.

22. One who pursues his fellow to kill him is himself subject to be killed. Therefore, even if he is not killed, he is exempt from any monetary obligation incurred simultaneously with his pursuit. [This is in accord with the principle of roun rights his to suffices for him the greater penalty; see above, 117a note 101 (Rashi).

23. The one being pursued is permitted to kill his pursuer. As the verse states (Exadus 22:11:1702) if it is not instituted to kill his pursuer ins. If a thief is discovered while tunneling linto whousel, and he is struck and dies, he has no blood—i.e. the taking of his life is not treated as murder. The reason for this law is that since the thief knows that an owner will protect his property, it can be assumed that he comes prepared to kill the owner. Therefore, the owner may preempt him, and kill him without warning. From here we learn that if someone comes to kill you, you must anticipate him and kill him first [see Berachos 58a] (Rashi). If the victim is permitted to kill his pursuer, he is certainly permitted to damage his pursuer's property (see Tosafos, Sanhedrin 74a xbw mm).

24. For example, the vessels lay in the path of his escape, and he had no choice but to break them.

25. Sec 117a note 16,

26. For if one who saves himself by destroying the property of his fellow is liable, one who saves others by destroying the property of his fellow is certainly liable! (Rashi).



# רמב"ם משנה תורה ספר נזיקין, הל' חובל ומזיק פרק ח

[יב] רודף שהיה רודף אחר חבירו להרגו או לדבר עבירה ושבר את הכלים בין של נרדף בין של כל אדם פטור מן התשלומין מפני שהוא מתחייב בנפשו, שכיון שרדף התיר עצמו למיתה. [יג] נרדף ששבר כלים של רודף פטור, לא יהא ממונו חביב מגופו, ואם שבר כלי אחרים חייב, שהמציל עצמו בממון חבירו חייב. [יד] מי שרדף אחר הרודף להושיע הנרדף ושבר את הכלים בין של רודף בין של כל אדם פטור, ולא מן הדין אלא תקנה היא שלא השגת הראב"ד

\* ספינה שחשבה וכו׳ שהמשא שבה כמו רודף אחריהם להרגם. אייא אין כאן לא מלח ולא תבלין שאין כאן דין רודף כלל ואין זה דומה למעשה דחמרא דפרק הגוזל ודין זה שהטיל לים אעייפ שהטיל משל איש אחד מחשבין על

ימנע מלהציל או יתמהמה ויעיין בעת שירדוף. [טו] ספינה שחשבה להשבר א מכובד המשוי ועמד אחד מהן והקל ממשאה והשליך בים פטור, שהמשא שבה כמו רודף אחריהם להרגם ומצוה רבה עשה שהשליך והושיעם. \* בריך רחמנא כולם לפי משאם כדאיתא בגמרא. דסייען.

# רמב"ם משנה תורה

ספר נזיקין, הל' גזל ואבידה פרק יב

[יד] ספינה שהיתה מהלכת בים ועמד עליה נחשול לטבעה והקילו ממשאה, מחשבין לפי משאוי ואין מחשבין לפי ממון, ואל ישנו ממנהג הספנים.



# Section 2

# Rambam, Book of Damages Hilchos Chovel uMazik, Chapter 8

The rationale is that he is liable to be killed, for pursuing another Jew warrants his own death. [13] When a person who is being pursued destroys utensils belonging to the rodef, he is not liable. The rationale is that the rodef's property should not be considered dearer than his life. If he breaks utensils belonging to others, he is liable. For a person who saves his own life with property belonging to someone else must make restitution. [14] When a person pursues a rodef to save the person he is pursuing, and in so doing breaks utensils - whether those belonging to the rodef or those belonging to another person - he is not liable. This does not follow the letter of the law, but is a Rabbinic ordinance, enacted so that a person will not refrain from trying to save his colleague, or will hesitate and proceed carefully while he chases after the rodef. [15] When a ship is about to sink because it is heavily loaded, and one person stands up and makes it lighter by jettisoning some of its cargo, he is not liable. For the cargo is considered like a rodef who is pursuing them to kill the passengers. On the contrary, by jettisoning the cargo and saving them, he performed a great mitzvah.

Questions on Rambam Passage: Rambam states that if there is excess baggage on a ship that will cause it to sink, one who throws off this baggage is exempt because the baggage itself is deemed a rodef. Assume the ship could safely carry 1000 tons but is presently carrying 1500. Can the rescuer cast off only the last 500 that was loaded or any 500? What if he does not know which baggage was loaded last? What if all 1500 tons were loaded the same time?

# Section 3

# Rambam, Book of Damages Hilchos Gezel vAveidah, Chapter 12 Halacha 14

When a ship was traveling in the sea and a decision was made to reduce its cargo because waves threatened to sink it, the calculation is made according to the weight of each person's goods and not their value. One should not, however, deviate from the standard practice followed by seamen.



ייכאן באב על הבן כאן בבן על האב אמר

רב כל ראתי עלאי במחתרתא קצילגא ליה

לבר מרב חנינא בר שילא מאי מעמא אילימא

משום דצדיק הוא הא קאתי במחתרתא אלא

משום דקים לי בגוויה דמרחם עלי כרחם

אב על הבן תנו רבנן יי המים לו בין בחול בין

בשבת יאין לו דמים יבין בחול בין בשבת

בשלמא אין לו דמים בין בחול בין בשבת

מכודת הש"ם יקשיהושפות.

ם) נעי מוסי לקמן ענ היים לף). ב) כים לא: לפיל מרי ג) (קדושין כד. ושינן, ד) (כתוטת דף לה). ב) לפיל ח: מח. מכוח ו: עה ו) (חוספסת פרים), ו) לציל מה:, מ) חולין קמ.. ע) [ע"ו טון

י תורה אור השלם א) אָם זֶרְרָנה הַשְּׁמָשׁ עליו דמים לו שלם יְשַׁלֶב אָם אַין לוֹ וְנִמְבֶּר בּנְנֵבְתוֹ: ושפח כב, כן כ) אָם בְּמָּרְעְּוֶרָה יָשְׁצָא הַנַנָב וָהַבָּה וְכֵּה אֵץ לּוּ רְּמָים: נשבת כב, אן נ) או בָאַיבָה הַכְּתּי בנבן בקט מוע יומע הַבְּבֶּה רֹצֵחָ ווא נאַל קרס ישה את קרצת בַּמָנְעוֹ בוֹ: ובשב ניי יאו ר) שפור דם האדם בָּאַרָם רָכוּ יִשְׁפַר בִּי בְּצֶלֶם אֱלֹהִים עַשְׂה אֶת האָרָם: וניאשה ב. וֹן

הגהות וציונים

מֿן (ציל לינדו) (נליון) כיה מהרש"ל דפויר. וכית כראשונים ובכת"י: לן יש להוסיף כיון דרודף הוא (מהרשיל) ווראה שנשתכש שם המשך הנחתו וציל אפילו אחר וני: ג) [אהלות פיז משנה ו ושם איתא יצא רוכו וכן משמע בריש ובכוסגוא ובתי"ט אמנם כתוספתא ובתי"ט אמנם כתוספתא יכמת פוף פיט איתא "ראשו" ועיי תנסי לעיל נט ע"א ד"ה ליכאן (גליון): 7] צ"ל אומרין, וכן להלן (נס עדה דיים יינסק (גליון): 7] צדל אומרין, וכן להלן בסמוך (כיה בכחיי ובראשונים. בדפויי אוי, דקיס): 6] עיון רשיש: [] [צדל התירות] (גלית) ועי׳ בטרים דברי יציב אוייח סיי קסו אוח א שבתום הגיהו: 1] ציל שיתרה (באהים): ם] [ציל דתרומות פיזן (גליון):

# בן סורר ומורה פרק שמיני

באב על הבן. ברייתה דהם ברור לך כשמש שהין לו שלום אב הבא על הבן. במחתרת מספק הל יהרגהו בע דודהי רחמי ההב עמך הרגהו הא סחמא אל חהרגהו ובשמעתא קמיימא על בנו ואסילו הוא מציל ממונו לא יהרגהו הלכך דמים לו עד שיודע לך כשמש שהוא אכזרי עליך ושונאך: בן עד האב וכ"ש אינים דעלמא

לך עד שיודע לר כשמש שהוח רחמני עליך כחב על הבן: דמים דו. לשון רבים הוא להכי אחא לומר לך דבין בחול בין בשבח אסור לכן להרוג את אפיו במחחרת שהרי לא בא על עסקי נפשות: אין לו דמים! ובשן רפים. דכחיב גבי אינש דעלמא להכי אמא לומר לך אין לו דמים לא במול ולא בשבת והרגהו: הרוגי בית דין בשבת לא קפלינן. כדלמרינן נפרק אחד דיני ממונות (לשל דף לה:) מלא תבערו אם בכל מושניתיכם: קא משמע דן. דקטלינן משום פקוח נפט דהאיך: לפקח עליו את הגל. אם כשהיה חומר נפל עליו (אמ<sup>ח</sup>) הגל מסקחין עליו היכא דלא בא על . עסקי נפשות אכל אם כא על עסקי נפשות כיון דניתן להרגו בלא התראה גברא קטילא הוא משעת (סחירה"): והוכה בכל אדם. אפילו אינו נעל הממון מוחר להרגו מדלא כחיב והכהו: בעה"ב. הוח דמוחר להרגו משום דלהחי גנב קים ליה בגוויה דבטה"כ אינו מעמיד עלמו על ממונו הלכך אדעתיה דלמקטליה אחא: אבל שאר כל אדם לא. שהרי גנב וה לא בא אלא על עסקי נפשות של זה: - קמ"ל. דכיון דעל עסקי נפשוח ישראל החה רודף הוא וניתן להלילו לכעל הבית כנפשו של זה: שאם אי אתה יכול להרגו בפייף. כגון שהיה מכשף או שהיה לו נהר מפסיק ואתה יכול לירות כו מך או אכן: שני כתובין הבאין כאחד. נפרק נגמר הדין" דלא בעינן נהו קרא כדכחיב הלכך אי לא רצייה הוה אמינא ליבעי מיחה הכתובה בו כגון הכאה אבל לא לחונקו להטמעו במים: ואין די אלא מהתרת. שחתר כותל: גני. ועלה לו נסולם: חצרו וקרפיפו. ונכנס כו דרך הפתח שמלאו פתוח מנין: ת"ל ימצא הגנב. מדלא כחיב אם במחחרת ימלאנו וכחיב הגנב יחירה משמע בכל לדדין שיהה נראה לך גנב: מצויין במחתרת.

דפסחים (דף כ: ושם) דדרשיק לאור יקום רולה אי פשיטא לך מילחא כנהורא דאנפשות קאתי רולח הוא וניתן להצילו בנפשו וסירש שם הרגהו מספק דודאי אדעתא דהכיואמא דמי קיימת ליה לאפיה קטיל

בקונערם כגון בן על האב או כל אדם ולא יחכן כדאתרינן הכא דהני אפילו בסתמח רולם הוא ולא בעינן שיהא פשוט כנהורא אלא החם יש לומר כולה בחב על הכן דחי קים ליה בגוויה ששונחו רולח הוא וניתן להלילו בנפשו ואי מספקא לך מילחא כליליא יהא בעיניך כגנב ולא ניתן להצילו בנפשו: ישראל הוא בן ברית הוא. ישכחל ולא גוי כן כרית ולא

מומר לעטדת כוכמים דמומרין לעטדת כוכבים היו מורידין ולא מעלין ש:

איצטריך סלקא דעתך אמינא מידי דהות אהרוגי בית דין דבשבת לא קטלינן קמ"ל דקטלינן אלא דמים לו בין בחול בין בשבת השתא" בחול לא קטלינן ליה בשבת מבעיא אמר רב ששת לא נצרכא יאלא לפקח עליו את הגל תנו רבנן יי והוכה יי בכל אדם יי ומת ייבכל מיתה שאתה יכוד להמיתו בשלמא והוכה בכל אדם איצמריך סר"א בעל הבית הוא דקים (להו") דאין אדם מעמיד עצמו על ממונו אבל אחר לא קמ"לי דרודף הוא ואפילו אחר נמי אלא ומת בכל מיתה שאתה יכול להמיתו למה לי מרוצח נפקא י דתניא י מות יומת -המכה רוצח הוא אין לי אלא במיתה האמורה בו ומנין שאם אי אתה יכול להמיתו במיתה הכתובה כו שאתה רשאי להמיתו בכל מיתה שאתה יכול להמיתו ת"ל מות יומת מ"מ שאני התם דאמר קרא מות יומת וגיגמר מיניה משום דהוה רוצח וגואל הדם שני כתובין הבאין כאחר יוכל שני כתובין הבאין כאחד אין מלמדין תנו רבנן יי מחתרת אין לי אלא מחתרת גגו חצירו וקרפיפו מגין ת"ל ימצא הנוב מ"מ אם כן מה ת"ל מחתרת ימפני שרוב גובים מצויין טלפו מינים ליווסין סיו במחתרת תניא אירך מחתרת אין לי אלא מחתרת גגו חצירו וקרפיפו מנין את הנים ופסח בב. א. תלמוד לומני ומצא הגגב מ"מ א"כ מה תלמוד לומר מחתרת "ימחתרתו זו ברפים פרסף בים החודה בים מדי לומר מחתרת הימוד לומנים מס החודה בים לומנים מס החודה בים להצילו בנפשו קסבר רודף: מנים להצילו בנפשו החודה בים החודה בים להצילו בנפשו החודה בים מחודה בים להצילו בנפשו החודה בים מחודה בים מנים למור וניודרו או גאינו צריך התראה לא שנא גדול ולא שנא קמן איתיביה רב חסדא לרב הוגא? להבחין בין בונג למוד. של יכול (מו ני יצא ראשו" אין נוגעין בו לפי שאין דוחין נפש מפני נפש ואמאי רודף? לה הייםי יודע שחמור בחוא שאני התם דמשמיא קא רדפי לה נימא מסייעא ליה רודף שהיה רודף בפופס או של יודף במשמיא הא הדפי לה נימא מסייעא ליה רודף שהיה רודף בפופס מו של יודף במשמיא הא הדפי לה ביים מסייעא ליה רודף שהיה רודף בפופס מו של יודף במשמיא הא הדפי לה ביים מסייעא ליה רודף שהיה רודף במשמיא הא הדפי לה ביים מסייעא ליה רודף שהיה רודף במשמיא הא הדפי לה ביים מסייעא ליה רודף שהיה רודף ביים מסייעא ליה רודף שהיה רודף ביים מסייעא ליה ביים מסייעא ליה רודף ביים מסייעא ליה ביים מסייע מסייעא ליה ביים מסייע מס אחר חבירו להורגו אומריי לו ראה שישראל הוא ובן ברית הוא והתורה אמרה יי שופך דם האדם באדם דמו ישפך אמרה תורה הצל דמו של זה בדמו של זה ההיא רכי יוסי ברבי יהודה היא יודתניא רבי יוסי בר' יהודה אומר חבר אין צריך התראה לפי שלא ניתנה התראה אלא להכחין בין שוגג למזיד ת"ש רודף שהיה רודף אחר חבירו להורנו אמר לו ראה שישראל הוא ובן כרית הוא והתורה אמרה שופך דם האדם באדם דמו ישפך יאם אמר יודע אני שהוא כן פטור ע"מ כן אני עושה חייב לא צריכא דקאי בתרי עיברי דנהרא דלא מצי אצוליה מאי איכא דבעי איתויי לכי דינא כי דינא בעי התראה איבעית אימא אמר לך רב הונא אנא דאמרי כתנא דמחתרת דאמר מחתרתו זו היא התראתו:

עץ משפט נר מצודו

ם א מדי פיינו מהלטת גנינה הלכה י סתג שה: מב נ מיי שם הלכה ינ: מנ דה מיי שם כלכה ז: מד נזמיי שם הלכה ח: מה ח מיי פייל מהלי רולה הלכה ו המג לארו קסא טישיע ח"מ סי הכה שניף ח: פן בי תרי שם הלכה ני נוש"ע שם כעיף נ:

ליקוטי רש"י

אין די, חי לם כחיב חלה יומת. אלא בסיתה האמורה בו. סייף דיליף נקמן וכרי מימומ] (לפיל נכ:) ולפיל מהון. שאם אי אתה יכו? זהמיתו במיתה הכתובה בו. והייט קייף כגון שהיה נקפינה ושרם וחחה יכול לאיון ט מן לו לעונעו (כים לא). כות יומת. ריטיים הום. משום רהוה רוצה. הנידון נמת דין. ונואד הדם, כלומר מיתה שמל הדם ממיתו לרולה שני כמונין כשני דכרים. אין מהמדין, דלמרי דלר נימל למילף תינייהו

כלומר מלויין ורגילין לססור: זו היא התראתו. של"ל החראה אחרת אלא הורגו מיד דכיון דטרח ומסר נפשיה לחחור אדעתא דהכי אחא דלי קאי לאפאי קטילנא ליה ואחרה חורה כיון דרודף הוא א"ל התראה אלא מלילין אותו בנפשו אנל נכנס לחלרו וגגו דרך הפחם אינו הורגו עד שיחרו" עו בעדים חדי דקאימנא באכך וקטרנות לך חם יקבל עליו המרחה ויחמר יודע אני ועל מנת כן אני עושה שחם מתוד לנגדי אהרוג אומך אבל בלא המרחה לא דדילמת לאו ואדעתא דנפשות קא אחי אלא דאשכת פחחא להדיא ועל אדעתא דאי קאי באפאי ליפוק (קמן דרודף. את קטן אחר להרגו: ניתן להצילו בנפשו. 1 בכדילפיטן לקמן (דף פג) רוצח מיחן להצילו מפשו והחי אע"ג דקטן הוא ולאו צר קטלי החראה הוא לגמי רדיפה דינו כגדול: קשבר. רב הווא ז גרודף אין לריך החראה לענין להצילו בנפשו דלא ניתנה החראה אלא לענין כ"ד דלא מצי למקטליה אם הרג כלא החראה: יצא ראשו. כאשה ב 4 המתקשה לילד ומסוכנת וקחני רישא המיה פושטת ידה וחותכתו ומוליאתו לאברים דכל ומן שלא ילא לאויר העולם לאו נפש הוא וניתן להורגו 3 פולהציל את אמו אבל יצא ראשו אין טוגעים ש להורגו דהוה ליה כילוד ואין דוחין נפש מפני נפש ואם חאמר מעשה דשבע ש בכרי (שמאל ב כ) 6 הנה ראשו מושלך אליך דדחו נפש מפני נפש החם משום דאפילו לא מסרוהו לו היה נהרג בעיר כשיחפשנה יואב והן נהרגין עמו אבל אם היה 7-הוא ניצול אע"ם שהן נהרגין לא היו רשאין למסרו כדי להציל עצמן אי נמי משום דמורד במלכות הוה והכי מפרש לה במוספתא (דתמורה ש): 7 🖁 משפיא קא רדפי לה. לאמיה אודתורה אפרה שופך דם האדם באדם דפו ישפך. כל הכואה אומו ישפוך למו נשפל אומו אדם שהוא כולף 🖁 דהיינו באדם בשפל הצלח אדם הנרדף והא הכא דלא קחני יודע אני ועל מנת כן אני עושה ואין כאן קבלח הסראה ואפילו הכי מיחייב: ההוא רי יופי ברי יחודה היא. דמפילו בהרוגי ב"ד לא בעי התראה אלא להשוין הלכך חבר לא בעי התראה ולא השנה ועם הארץ בעי לאיתרוני דלא נימא שוגג הייתי אבל קבלת התראה אפילו בעם הארץ לא בעי: פפור. כל כמה דלא אמר על מנח כן אני עושה שאהרג עליו כדילפינן בהיו שדקון (נעיל דף מה) יומח המת עד שיחיר עלמו למיחה קא תני הכא גמי רודף דנעי התראה ואם לאו אין מנילין אותו מפשו: דקאי בתרי עברי נהרא. המסרה מלד זה והרודף והנרדף מלד לחר: דאצולי לא מצי. והלד סטור וחייב דקאמר אמיחה כית דין קלד ולאחר שהרגו לנרדף: מאי איבא. כלומר מאי קם רמי עלייהו דהנך רואין למעבד: דבעי לאיתויי לבי דינא ומקספיה. דכמיב (זפים כנ) ובערם הרע מקרנך? הלכך בעי המראה דבלאו הכי לא מקטלי ליה: זו היא התראתו. אלמא משום דממוקינן ליה רודף לא בעי המראה:

# Section 1

# Gemara Sanhedrin 72a

The Gemara cites a ruling:

אמר רב הונא: - Rav Huna said: קטן הרודף - If a minor pursues his fellow (24) with intent to murder him, ניתן להצילו בנפשו. - [the fellow] may be saved at the cost of [the pursuer's] life. (25)

The Gemara explains the basis for Rav Huna's ruling:

קסבר רודף אינו צריך החראה - [Rav Huna] maintains that a pursuer needs no legal warning, - אינו צריך החראה - and therefore, it makes no difference whether he is an adult or a minor. Thus, a pursuer who is a minor may be killed even though he lacks the competence to legally acknowledge a warning.

The Gemara questions Rav Huna's law from a Mishnah diseussing a woman whose life became endangered during child-birth:

איתיביה רב חסרא לרב הונא: - Rav Chisda challenged Rav Huna from a Mishnah: איתיביה רב חסרא לרב הונא – Once [a baby's] head has left the mother's body, - אין נוגעין בי - we may not touch, i.e. kill [the baby] to save his mother's life, לפי שאין דוחין נפש – for we do not push aside one person's life on account of another person's life.

Rav Chisda explains his challenge:

- But why not kill the child if his birth threatens the mother's life? רודף הוא - he is a pursuer! Apparently he may not be killed because he is a minor, and a minor is not killed even if he is pursuing someone to kill him. [28] - ? -

#### The Gemara answers:

שאני החם - it is different there in the case of the baby's birth רמשמיא קא רדפי לה because [the mother] is being pursued by Heaven, i.e. the mother's life is being endangered by the childbirth. Thus, even if a pursuer who is a minor may be killed, as Rav Huna maintains, still a baby may not be killed during childbirth in order to save its mother. [30]

# רמב"ם משנה תורה ספר נזיקין, הל' רוצח פרק א

[ט] אף זו מצות לא תעשה שלא לחוס על נפש הרודף. לפיכך הורו חכמים שהעוברה שהיא מקשה לילד מותר לחתוך העובר במיעיה. בין בסם בין ביד מפני שהוא כרודף אחריה להורגה. ואם משהוציא ראשו אין נוגעין בו שאין דוחין נפש מפני נפש וזהו טבעו של עולם:

# חידושי רבי עקיבה איגר סנהדרין עב:

# רבי עקיבא איגר מסכת סנהדרין דף עב עמוד ב

שאני תתם דמשמיא קא רדפי לה. והרמביים פייא מהלכות רוצח הייט כתב אף זו מצות ליית שלא לחוס על נפש רוצת לפיכך התירו החכמים שהעוברת שהיא מקשה לילד מותר לחתוך העובר שבמעיה בין בסם ובין ביד מפני שהוא כרודף אחריה כוי, והוא תמוה לכאורה דתא הכא לאו משום רודף אתינן עליה דהרי ביוצא רובו אין נוגעין בו אלא עייכ הטעם משום דעובר לא נקרא נפש ועיין שויית גאוני בתראי סיי מייה שהאריך בזה, (דברי הרמביים הובא בחיימ סיי תכייה, ואפשר משום דביינ אסור להרוג העוברים אף שישראל אינו נהרג עיז, צריך לטעם דהוי כרודף אף דמשמיא קרדפו לה).

**רש״י ד״ה יצא ראשו כו׳ וא״ת כו׳ והן נהרגין עמו.** ולפיז יש לדון הייה בולד שיצא רובו אם ידוע ששניהם ימותו דמותר להציל האשה וצריך להתישב בדין זה עכייל שויית פמייא ח״ג סי׳ ה׳.

# Section 2

# Rambam, Book of Damages Hilchos Rotzeiach, Chapter 1, Halacha 9

This, indeed, is one of the negative mitzvot - not to take pity on the life of a rodef. On this basis, our Sages ruled that when complications arise and a pregnant woman cannot give birth, it is permitted to abort the fetus in her womb, whether with a knife or with drugs. For the fetus is considered a rodef of its mother. If the head of the fetus emerges, it should not be touched, because one life should not be sacrificed for another. Although the mother may die, this is the nature of the world.

# **Section 3**

# Chidushei Rabbi Akiva Eiger Sanhedrin 72b

**Biographical Note:** Rabbi Akiva Eiger(18th Century,Germany) is known for his deep incisive analytical comments on all facets of Talmud and halacha and his voluminous insights are studied and cherished in all advanced yeshivos. The following is a paraphrase of the Hebrew.

(1) Rambam states that if the fetus endangers the mother's life it may be dismembered because it is a rodef. But this cannot be. The Mishna states, and Rambam so rules, that if the fetus' head has come out of the womb so that it is technically born, one cannot kill the baby even to save the mother because you cannot kill one person for the benefit of the other. If, however, the fetus is a rodef, then the baby after emergence of the head is still a rodef! We are forced to conclude that the fetus is not a rodef because the danger to the mother is part of the natural process of childbirth and the fetus lacks malevolent intent. The permissibility of abortion does not rest on the law of rodef but on the fetus being only a potential life rather than an actual one. Rambam's reason of rodef is inconsistent with his own rulings.

(2) Once the baby is born, i.e. the emergence of the head, you cannot kill the baby even to save the mother's life. According to Rashi, it appears that although you cannot choose the mother's life over the baby's life and must allow nature to take its course, where both mother and baby will die without intervention you are allowed to kill the baby to prevent the death of both.

[Note: In other words (1) you cannot kill A to save B, where not killing A would let him live. (2) you can, however, kill A to save B if your "not killing A" will mean that both "A" and "B" will die. Does this contradict the teaching of Kesef Mishna that was cited earlier?]



#### 8. Thomson's Violinist

You are knocked unconscious and kidnapped. When you wake you find your circulatory system is plugged into the body of a sickly violinist. The police have apprehended the kidnappers. They were fans of the violinist who were trying to keep him alive. You are now free to go but you are told that if you unplug yourself, the violinist will die. Only if you remain hooked up to the violinist for many months does the violinist have any chance of survival.

# 9. Conjoined Twins

Two babies are born joined together. They share one slightly enlarged heart but the heart is not big enough to sustain both lives. If they are not separated, both will die in a few days. If they are separated and the heart assigned to one, that one has a good chance of survival but the other will die immediately.

# 10. Terrorists Commandeering A Plane

September 11,2001. A plane carrying 5 terrorists and 250 innocent passengers is headed towards the World Trade Center. We have identified the plane and can shoot it into the ocean before it will strike. The result of this action is that all persons on the plane will die.

# Questions for Discussion The Law Of Rodef, Self Defense And Pikuach Nefesh

Questions on the intersection between the rule that you cannot kill one to save the other and the counter rule of *Rodef* where you must kill one to save the other gives rise to many complications. How would you apply these competing principles to the following cases?

## 1. Trolley

A runaway trolley is coming down the track. It is headed towards five people who cannot get out of its way. A Passerby realizes that he can save the five by throwing a switch and diverting the trolley down a siding, but he also realizes that if he does so, the trolley will kill a Lone Man standing on the siding.

#### 2. Fat Man

A runaway trolley is coming down the track. It is headed towards five people who cannot get out of its way. A passerby realizes that if he pushes a nearby fat man onto the tracks his bulk will stop the trolley before it hits the five, though the fat man himself will be killed.

## 3. Sacrificing Others

A runaway trolley is coming down the track. It is headed towards a Lone Man on the tracks who cannot get out of the way. However that man is standing by a switch which, if thrown, will divert the trolley down a siding. In that case the man will be safe but he can also see that, in that case, five people standing on the siding will be killed.

# 4. Shielding Oneself

A man sees that someone is about to shoot him. To protect himself, he grabs an innocent bystander and uses her as a shield.

#### 5. Self Defense

A runaway trolley is coming down the track. Luckily there is no one in its path. A passerby, Burns, sees this but he also notices that Homer, someone he hates, is standing on a siding. Burns realizes that if he throws a nearby switch, the trolley will be diverted down the siding killing Homer. Homer can see all this too and when he sees Burns moving towards the switch he correctly guesses his intent. Homer cannot get out of the way but he is not defenseless: he has a gun. He draws it and shouts "Stop or I'll shoot!". But Burns ignores him and keeps moving the switch.

# Self Defense With Collateral Damage

A runaway trolley is coming down the track. It is headed towards five people who cannot get out of its way. A passerby, Burns, sees this and realizes that he can save the five by throwing a switch and diverting the trolley down a siding. Burns also realizes that if he does so the trolley will kill Homer, whom Burns hates. Homer can see all this too and when he sees Burns moving towards the switch he correctly guesses his intent. Homer cannot get out of the way but he is not defenseless. He has a gun...

## 7. The Fat Man Defends Himself

A runaway trolley is coming down the track. It is headed towards five people who cannot get out of its way. A passerby, Flanders, realizes that if he pushes a nearby a fat man onto the tracks his bulk will stop the trolley before it hits the five, though the Fat Man himself will be killed. Flanders decides to push the Fat Man. The Fat Man sees all this, but he is not inclined to sacrifice himself to save the five and when he sees Flanders moving to push him onto the track he draws his gun and threatens "Stop or I'll shoot!". Flanders keeps coming...

# PDD 1/11 - NBOD Kef

דיברב וא ידפור - וכן שנקף קק

כה ע"ב

פסחים

PESAHIM 25E

וּשְׁפִּיכוּת דְּמִים נּפֵּיה מְנָלָוֹז – סְבָרָא הּוּא: יִכִּי הַהּוּא דַּאֲׂתָא לְקַמֵּיהּ דְּרְבָּא, אֲמֵר לֵיהּ: מָרֵי דּוּרָאי אֲמֵר לִי ־וִיל קְטַלֵּיה לִפְלַנְיָא, וְאִי לָא – קְּטְלִינָא לָדְד. – אֲמֵר לֵיהּ: לִיקְטְלוּדְ וְלָא תִּיקְטוֹל. מֵא' חָוֵית דְּדָמָא דִּידְדְּ סוּמָּק טְפֵיז דִּילְמָא דְּמָא דְהָהוּא נִבְרָא סוּמָּק טְפֵּיז

And how do we know it of murder itself? It is common sense. Even as one who came before Raba and said to him: The governor of my town has ordered me. 'Go and kill So and so; if not, I will kill you.' He answered him: 'Ler him kill you rather than that you should commit murder; what [reason] do you see [for thinking] that your blood is redder? Perhaps his blood is redder.'

(9) That one must allow oneself to be slain rather than commit murder (10) You have no right to murder him to save yourself; his life is no less valuable than your own.

סב ע"א

בבא מציעא

שְׁנָיִם שֶׁהָיוּ מְהַלְּכִין בַּדֶּרֶךְ, וּבְיֵד מֵהֶן מִיתוֹן שֶׁל מַיִם, אִם שׁוֹתִין שְׁנֵיהָם – מִתִּים, שׁוֹּתָה אֶחָד מֵהֶן – מַבִּיעַ לִיִּשׁוּב. דְּרַשׁ בֶּן פְּטוֹרָא: כ שִׁיִּשְׁתוּ שְׁנֵיהֶם וְיָמוּתוּ, וְאַל יִרְאָה אֶחָד מֵהֶם בְּמִי שֵׁל חֲבֵירוֹ. עַד שֶׁבָּא רַבִּי עֲקִיבָא וְלִימֵד: ״וְחֵי ז עַמְּהִי – חַיֵּיִּה קוֹדְמִים לְחַיֵּי חֲבֵירְהּ.

If two men are traveling on a journey [far from civilization] and on has a pitcher of water, if both drink they will both die, but if on only drinks, he can reach civilization. Ben Patura taught: "It i better that both should drink and die, rather than that one should behold his companion's death." Until Rabbi Akiba came and taught "that thy brother may live with thee' (Lev. 25:36), thy life take precedence over his life."

ונושלמי ערומות ח: ב

סיעה של בני

(3)

אדם שהיו מהלכין בדרך ופגעו בהן גוים ואמרו תנו לנו אחד מכם ונהרוג אותו ואם לאו הרי אנו הורגין אח כולכם כ) אפילו כולם נהרגין לא ימסרו להן נפש אחת מישראל. ייחדו להכ A company of men is confronted by non-Jews. They say, "Give us one of your number whom we will kill. If you do not, we will kill all of you!" Even though all of them will be killed, let them not deliver a single Jewish soul into their hands. However, if they specified a single individual, as for example in the case of Sheva ben Bikhri (2 Sam, 20), then they may deliver him up and not themselves be killed. Rabbi Simeon ben Lakish said, "This is so only when that person is guilty of a capital offense, as was Sheva ben Bikhri." Rabbi Yohanan, however, said, "He may be delivered up, even though he is not guilty of a capital offense."

אחד כגון שבע כן בכרי ג) ימסרו אותו ואל יהרגו כולם איתמר ד' שמעון בן לקיש אמר ז) והוא שיהא חייב מיתה כשבע כן בכרי, ור' יוחנן אמר (נוג שיינו חייב מיתה כשבע כן בכרי.

ַטִּמִנִּנֵי וְּוִאָּׁכִ מֵּכִ וְנִימִּנִנִׁ אָרִּ נִילִינֹּתְ פַּחִּיִּבְי וֹלְמָׁצִּ מִמֹּלְרְינִימִׁר אֹיִם מִלְינִתְ פַּחִיּבְיתִ יִנְשְׁלְכִּנּ אָרִייוּאָׁכ פַּרְינִימִׁ פַּחִבְּמִייָּנִי וֹנְשְׁלְכִּנּ אָרִייוּאָׁכ נַּמְכוּאַ הְּאָבְּי

101 col occ suis) = 45 LCE. 121/

אָל יוֹאָב הָנֵת רֹאשׁוּ סַשְׁלֵךְ אַלָיְה מַדֵּר אָפְרִים שְׁבַע כָּוְדִירְ וְתַּאִיםֶר הָּאְשְׁהֹ מָדֵר אָפְרִים שְׁבַע כָּוְ־בְּּנְיִרְ הְּעִרּ מָדֵר אָפְרִים שְׁבַע כָּן מִדֵּר אָפִרִים שְׁבַע כָּן

יי בְּער הַוּוֹמַה:

יוֹלֵלָט וֹנְגְּלָטְ לָּגִּ אִׁם בַאִּכְּטָּ וֹנִאָבָע וַנִּגְלָטְ נִינִּאָבָע וַיִּגִּלָטְ נִינִּאַבָּטְ וְיִאַבָּטְ וִיאַבַּטְּ וּנִאַבָּטְ וְיִאָבַּטְ וּנִאַבָּטְ וְיִאַבַּטְּ וּנִאַבָּטִּע וְיִבְּטָּטְ וְעַכֹּכֵּאְ אַ לְשָׁטִּע וְעַכֹּכֵּאְ אַ לְשָׁטִּע וְעַכֹּכֵּאְ אַ יְשִׁצְּעִּי וְּעַלְטִּע וְעַכִּצְּאַ אַנְינִּי אַנְינִּי שְׁנְעִּבְּ אַלְינִּע בְּאִבְּע שְׁאַבָּע וְצִּלְינִּע בְּעִּבְּע שְׁאַבָּע וְצִּילִינְ בְּעִּבְּע שְׁאַבָּע וְצִּילְינִּע בְּעִּבְּע שְׁאַבָּע וְצִּאַבְּע וְצִּילִינְ וְצִּיְעְ וְבִּעְ וְעָבְּע וְצִּילִינְ וְצִּיְעְ וְצִּיִּע וְצִּיִּבְּע שְׁמִּע וְנִיּבְּע אַבְּעוֹ וּצִּיְלִינָּ וּיִּבְּע וְנִיּבְּע שְׁבִּע וְנִיבְּע אַלִּינוּ וּיִנְּבְּע וְנִיבְּע אַבְּער בְּעִר בְּער בְּעִר בְּער בִּער בְּער בְּער בִּער בְּער בִּער בְּער בְּער בְּער בְּער בְּער בְּער בְּער בְּער בִּער בְּער בְער בְּער בְער בְּער בְּער בְּער בְּער בְּער בְּער

(2)

ְּכֵן אָם אָמְרוּ לֶּהֶם עוֹבְדֵי־כוֹכָכִים: "תְּנוּ לֶּנוּ אֶחָד מִכֶּם וְנַהַּרְגָנּוּ וְאָם לֶּאוֹ, נַהַּרֹג כָּלְּכֶם" – יֵהָרְגוּ כְלֶּם וְאַל יִמְסְרוּ לָּהֶם נָפֶשׁ אַחַת מִיִּשְׂרָאֵלֹי. וְאָם יִחֲדוּהוּי לָּהֶם וְאָמְרוּ: "תְּנוּ לָנוּ פְּלֹוֹנִי, אוֹ נַהֲרֹג אָת־כְּלְּכֶם" – אָם הָיָה מְחָיָב מִיתָה כְּשֶׁבַע בָּן־ בִּּכְרִי", יִתְּנוּ אוֹתוֹ לָּהֶם. וְאֵין מוֹרִין לָּהֶם בֵּן לְּכַתְּחַלָּהוֹ. וְאָם אֵינוֹ חַיָּב מִיתָה – יַהָּרְגוּ כִלָּם וְאַלֹ יִמְסְרוּ לָּהֶם נָפֶשׁ אַחַת מִיִּשְרָאַל.

رزدام رواد، ربادن

So too, if heathens said to Israelites, "Surrender one of your number to us, that we may put him to death, otherwise, we will put all of you to death", they should all suffer death rather than surrender a single Israelite to them. But if they specified an individual, saying "Surrender that particular person to us, or else we will put all of you to death", they may give him up, provided that he was guilty of a capital crime like Sheba, son of Bichri (who rebelled against David). But this rule is not told them in advance. If the individual specified has not incurred capital punishment, they should all suffer death rather than surrender a single Israelite to them.

אחד שנתחייב מיתה למלכות וברח ללוד אצל רבי יהושע בן־לוי והתחבא שם. כשהקיפו חילות המלך את העיר ואיימו להחריבה אם לא ימסרוהו בידם, שידל רבי יהושע את האיש בדברים לצאת אליהם ולעזוב את העיר, כדי שלא לסכן את חיי תושביה. הלה הסכים, יצא ונמסר על ידי רבי יהושע למלכות. ואליהו הנביא שהיה רגיל תמיד אצל רבי יהושע בן־לוי לא נגלה מאז אליו עוד. והיה רבי יהושע מצטער מאד וישב בתענית עד שנתגלה אליו אליהו ואמר לו: וכי למסורות ולמלשינים אני נגלה זו אמר רבי יהושע: הלא משנה מפורשת היא, שכגון זה מותר: (תוספתא, תרומות פ"ח. אמר לו אליהו: וכי משנת חסידים היא:

paraphrese of 7:1 Nor all Toll

(מו] שוכדי טוכנים שאמר לישראל (ז) ניג) חט לט אחד מבם ונהדננו לא יחט להם אחד מהם אלא א"כ יחדורו ואחרו חט לט שלוי (משה פ" מ" הדושת והרמשה והדמשת והרמש"ם האחד מיד החורה) רש אומרים ראפיני בכה"ג אין למשר מול אל"ב (ד) (י) (יד) חייב מיחה (שו) בשנם כפ"י ור"ן) כין כבר לבי בשם רש"י ור"ן)

ארה דעה יורה דעה קרה געה

IF HEATHENS SAYS TO JEWS, "GIVE US ONE OF YOUR NUMBER WHOM WE WILL KILL,"
THEY MAY NOT GIVE UP ANYONE UNLESS THE HEATHENS SPECIFY AN INDIVIDUAL AND
SAY, "GIVE US THAT PARTICULAR PERSON." AND SOME ARE OF THE OPINION THAT
EVEN IN SUCH A CASE THEY MAY NOT GIVE HIM UP UNLESS HE IS GUILTY OF A
CAPITAL CRIME LIKE SHEVA BEN BICHRI.

49,616, VI 6 J.418 2,022 Valeiv לבולבי אטרביניי מולבור-ולכי המאפו: מגלאו באולשם ילאי הטלבי אקרביים מאפו בים הטלבי אקרביים מאפו אטרוייי בסלב ולאי ביר אודי ירוף כאלי לאליני אַני וולא לאר הילו אליני הולאלי אליני באלי בילוע לאליני הולאלי הלאי בילתר בינים אליני בים ניפל ביל באלי בילתר ביניון ביני בים ניפל ביל בילתר ביניון ביני בילם מאלי בילתר ביניון ביני בילם מאלי בילתר ביניון ביני בילם מאלי בילתר ביניון ביני בילם ביניון בינים ביניון ביניון ביני

(7)

ירון היא כלים כי העד להם: הְאַהְיֹּוּ אִישׁ אָל־רַמִּינִ לְבִּטִּ בּיבֹּלְהַ בַּאָרָי הַאָּמִים אָל יְבִא אַפְרַ־שְּׁמִי הַאָּשִׁם הַשְּׁמִים אָל יְבָא אַפְרַ־שְּׁמִי אָת־ הַאָלְיוּ הַאִּרְיִמְנִּה אַלִּיוּ הַאִּלְּהַ אַלִיתָּם עִּבְּרִי אָלְבִי וֹעָרִוּ הַאָּלְהַ אַלִיתָּם עִבְּרִי אָלְבִי וֹאָחִ־וֹרוּנְהאַלְהַ אַלִיתָּם עִבְּרִי אָלְבִיוֹ מִעְּהַ הַשִּׁרְה אַלִיתָם עִבְּרִי אָלְבִי וֹאָתְרַ הַּלְּרָה אַלִיתָם עִבְּרִי אָלְבִי הַעָּרָה אַלִיתְם עִבְּרָה לִמִּדְם תַּעְּהַ הַשְּׁרָה אַלִיתְם עִבְּרָה אַנְיּי הַלְּרָה־ אַל הַבְּיִלְה הַאָּלְרָה בַּלְּעָרָה הַלְּאָרָה יִבְּלְה הַבְּיִי בְּעִרְה בַּלְּרָה בַּיִּרְעָה הַלְּאָרָה בְּעָרָה בַּיְרָבְּה בְּעָּבְּי הַבְּיִרְה בּי יִבְּלָה הָאָּה בְּלָּה בְּעָבְר הַבְּרָבְיּה בַּעְרָב הַיִּרְעָה הַלָּאָר בְּיִבְּרָב בְּעַרְים בְּבְּיִבְּי

וותה הכרדיהוה אלדיות כוד י אמסי לאקר: כום לד אל־־נינה הַנְיר הַנְרוֹלָה וּקְרָא עָלֶיהָ כִּי־ י עלתה רעתם לפני בכקם יונה לְכָרֶתַ תַּרְשָׁישָׁה מָלְפָּנֶי יְהֹוָה כַּירָד יָפֿוֹ מַמְצָא אַנִיהַ וּ בְּאַה תַרְשֹּׁשׁ מַמַּוֹ לכות עבר כה לבוא עפתם י חַרְלָּרֹשָׁה מִלְפָּגֵי יָהוָה: וַיהוָה הָפֵיל רְתַּדַנְרוֹלְהֹ אָלִדהַיָּם תַהַי סְעַר־־ וְרָוֹל בָּיָם וְהָאָנִיָּה חִשְּׁבָּה לְהִשְּׁבֵּר: י ניראו המלורם ניוטקו איש אל־ אַלהִיוֹ מַטָּלוּ אַת־הַכַּלִים אַשֵּר בָּאָנִהֹ אָל־הַנִּם לְהָפַל מָעַלִּיהָם וְיוֹנָה יָרַרֹּ אָל־יַרְכָּתַי הַסְּבִינְה יַמַשְּׁכָב מַרָרִם: מַקְרָב אַלִיוֹ רָב הַחֹבּל הַאפָר לְוֹ פחדלות גרהָם סום כרא אל־־אלהיו אילי

(8 /k 2)

(53)

כש"ע לא יתנו אא"כ יחדוהו כשכע כן ככרי נ"ל דמ"ם שרי ליתן אחד ע"פ גורל שיסילו כיניהם כעוכד' דיונה וכ"ם מעוכד' דגכעונים ראמרו תנה לנו ז' אנשי' והוקענום לה' ונתנו ע"פ קליטת הארון אף דלא יחדו וכ"ם מעוכד' דסרח כת אשר שכא' להם מתחילה והגידה שםכקש יואכ אלף אנשים להרוג והתרצו ליתן אלא שהיתה מעם' אחד אחד ער שאמרה שהעמידו על אחד שלא ייחדו וע"כ ע"פ גורל רצו ליתן ורוק.

2,71, 0, 2,431.

"They may not give up anyone unless the heathens specify an individual as in the case of Sheva ben Bichri."

It seems to me that it is nevertheless permissable to surrender an individual according to a lottery that they cast among themselves as in the case of Jonah.

בפיית הגיא בשם החפנים דשים הגורנ אפשר נחשור לה היהיד בתי שחינת ביינה יבבני שאיל יפרית שיש. תחים דאיכ למה הני בחושם וכירה ישוני עינש יאנ ימשרו הויינ נחיתני יפינו ציחל ייישהי את זה שילא כגירל ייינה העיינ גוש נהם נחשה בשנ הי הרשם ייינס אחר נחש צשורי נחשים אינה ניש ישהיא דבני הדיינ שים נכילה יושה דוד הכל שהם בני אום אין נחש רשית בניי הגירנ חישר שאיי ששר דתי שחרי מיש נחשינ נחשי מנו מני בדי נחליו הת כיום בחו שחיני החרונו ניה בחשים נשני

THE TIFERET LE-MOSHE STATES THAT BY MEANS OF A LOTTERY IT IS PERMITTED TO GIVE UP AN INDIVIDUAL AS IS FOUND IN THE CASE OF JONAH. BUT THIS RULING IS SURPRISING, BECAUSE IF SO, WHY DOES THE JERUSALEM TALMUD SAY, "ALL MUST SUFFER DEATH RATHER THAN SURRENDER A SINGLE JEW." THE TALMUD SHOULD RATHER STATE THAT LOTS SHOULD BE CAST AND THE ONE UPON WHOM THE LOTTERY FALLS SHOULD BE GIVEN UP. THE REASON WHY IT DOES NOT IS THAT IN THE CASE OF JONAH, LOTS WERE USED ONLY TO DETERMINE WHO WAS RESPONSIBLE FOR THE STORM AND JONAH TOLD THEM HIMSELF TO THROW HIM INTO THE SEA.

IN GENERAL, HOWEVER, IT IS NOT PERMITTED TO CAST LOTS TO DETERMINE WHO SHOULD BE THROWN OVERBOARD. BUT IF THEY ALL AGREE TO CAST LOTS AND THE ONE UPON WHOM THE LOTTERY FALLS IS WILLING TO GIVE UP HIS OWN LIFE, THEN IT IS PERMITTED, FOR AN INDIVIDUAL IS PERMITTED TO GIVE UP HIS LIFE IN ORDER TO SAVE THE OTHERS.

e'k / 1.5+

NK 697 612 42 70 345 FO 345

STUDY AT OXFORD U. (1972)

CASE OF THE WILLIAM BROWN (1841) PHILADELPHIA

4TH REPORT; THE SUBSTANTIVE CRIMINAL LAW, RECOM. 19 (1977)

South Australia

V. Organ Donation and Sale

# Ruling of the Chief Rabbinate of Israel Organ Donation

The Council of the Chief Rabbinate of Israel met this day, the first day of the month of Cheshvan on 5747 (1986), and unanimously affirmed the following recommendations by the Committee of Transplantation as follows:

- 1. The Chief Rabbinate was requested by the Ministry of Health to determine its Halachic position concerning heart transplantation in Israel. To that end, the Chief Rabbinate appointed a joint committee of Rabbis and physicians who studied the halachic and medical issues in depth. The committee consulted with renowned physicians in the field of transplantation from Hadassah Hospital and Shaare Zedek Hospital, both located in Jerusalem.
- 2. In the early years of heart transplantation (17 years ago), both Rabbi Moshe Feinstein and the Chief Rabbi of Israel, Rabbi Unterman forbade heart transplants and ruled it to be a double murder: that of the donor and that of the recipient. In the past decade there has been a fundamental change concerning the medical facts that concern heart transplantation as follows:
  - a. The successes of heart transplants among recipients now reach 80% (that live at least one year) and 70% that live up to 5 years.
  - b. It is now possible to reliably determine that the cessation of breathing of the donor is final and irreversible.
  - c. Testimony has been brought before us that Rabbi Moshe Feinstein, in his later years, permitted heart transplants in America. We are also aware that many great Rabbis now recommend to heart patients to undergo the procedure.
- 3. Since this question concerns life and death, we are obligated to take a clear decisive halachic position such as that "Yikov Hadin et HaHar The law will cut through the mountain."
  - Relying upon the Talmud Yoma (85A) and the ruling of the Chatam Sofer (Yoreh Deah, 338) death is determined by irreversible cessation of breathing. (See Responsa "Igrot Moshe," Chelek 3, 132). Therefore, concerning a donor it should be ascertained that the cessation of breathing is irreversible. This can be determined by proof of complete brain destruction, including the brain-stem which controls autonomous breathing.
- 5. It is accepted in the medical establishment, that in order to determine irreversible cessation of breathing (as outlined in paragraph 4) there ought to be 5 met conditions:
  - a. Knowledge of the cause of injury.
  - b. Complete cessation of natural breathing.
  - c. Detailed clinical proof that the brain-stem is destroyed.
  - d. Objective proof of the destruction of brain-stem though scientific tests, such as the BAER.
  - e. Proof that complete cessation of breathing, and inactivity of the brain-stem, have continued for 12 hours all the while the patient being cared for properly.
- 6. After investigating the criteria for establishing death, as was suggested by physicians in Hadassah Hospital in Jerusalem on 8<sup>th</sup> of Tammuz 5745 and given to the Chief Rabbinate on 5<sup>th</sup> of Tishrei 5747, we find that it is acceptable according to Halacha if the objective clinical test BAER was performed on the brain-stem.
- 7. In light of everything that has been said above, the Chief Rabbinate of Israel is prepared to allow heart transplants (from accident victims) in the Hadassah medical center in Jerusalem based on the following conditions:
  - a. Establishment of the all the conditions for determining death of the donor as mentioned above.
  - b. Participation of a representative of the Chief Rabbinate of Israel as a full member in the medical team that determines the death of the donor.
  - c. The representative will be chosen by the Ministry of Health from among a list that will be supplied to the Ministry of Health by the Chief Rabbinate of Israel once a year.
  - d. Permission was given in advance by the donor, or alternatively by his/her family, to donate the heart.
  - e. Establishment of a Review Committee under the aegis of the Ministry of Health but with participation of the Chief Rabbinate of Israel to oversee all heart transplants.
  - f. The Ministry of Health will establish national regulations according to the above protocol.
- 8. Until the acceptance of all the specific conditions as outlined in Paragraph 7, there will be no permission for heart transplants in Israel.
- 9. If there will be acceptance of all the specific conditions as outlined in Paragraph 7, then a Review Committee of the Chief Rabbinate will be established to verify full compliance of the conditions as stated above.

  Appendix (not included here):
  - a. Criteria to determine brain-death by recommendation of Hadassah Hospital Jerusalem.
  - b. Protocol for implementing a BAER exam.



# ORGAN DONATION & HALACHA

#### Sources

#### I. Emotions

#### II. Halacha

<u>יילא תעמד על דם רעדיי</u> - לראות במיתתו ואתה יכול להצילו, כגון טובע בנהר, וחיהאו לסטים באים עליו ורשיי ויקרא יט טז) ייואם לא קרוב אחיד אליד ולא ידעתו ואספתו אל תוך ביתך והיה עמד עד דרש אחיד אתו **והשבתו לויי** ודברים כב:ב) אבדת גופו מניין - תלמוד לומר והשבתו לו! רשייי - קרא יתירא הוא למדרש: השב את גופו לעצמו ותלמוד בבלי מסכת סנהדרין דף עג עמוד א).

1. דברים פרק כא פסוק כב - כג: יילא תלין נבלתו על העץ כי קבור תקברנו ביום ההוא כי קללת אלהים תלוי ולא תטמא את אדמתך אשר ידוד אלהיך נתן לך נחלהיי: תלמוד בבלי מסכת סנהדרין דף מו עמוד ב: אמר רבי יוחנן משום רבי שמעון בן יוחי: מנין למלין את מתו שעובר עליו בלא תעשה - תלמוד לומר כי קבור תקברנו
Forbidden to delay burial of a cadaver.

2. בבלי מטכת עבודה זרה דף כט עמוד ב: מת אסור בהנאה Forbidden to get benefit from a cadaver.

<u>3. תלמוד בבלי מסכת בבא בתרא דף קנד עמוד א: אי אתם רשאים לנוולו</u>

Forbidden to desecrate a cadaver.

#### Three prohibitions in proper context.

<u>תלמוד בבלי מסכת סנהדרין דף עד עמוד א : אמר רבי יוחנן משום רבי שמעון בן יהוצדק :כל עבירות שבתורה אם אומרין לאדם</u> עבור ואל תהרג - יעבור ואל יהרג, חוץ מעבודה זרה וגילוי עריות ושפיכות דמים

Rabbi Yechezkel Landau, Chief Rabbi of Prague, 18th century, 'Noda Beyehuda', Chelek 14, Question 210, page 108, wrote to a London Physician: You may perform an autopsy if saving a life of "choleh lefenacha" - if there is an urgency about it (not geographic)

Rav Moshe Feinstein rules that autopsy is permitted where a patient died after he received experimental vaccine, antibiotics or chemotherapy for such information (cause and effect) is critical for future prescriptions.

Shulchan Aruch, 329: In matters concerning saving a life, we don't rely on the 'majority' probability of saving a life but rather even on a scintilla of a chance of saving a life.

#### **Organ Donation to Non-Jew**

- 1. The Talmudic definition of a non-Jew might not be applicable to the non-Jew of today
- 2. Assuming there is a difference, maybe a Jew is at the top of the organ recipient list.
- 3. Even if Jew is not at the top, the organ donation will remove top 8 people and bump a Jew closer to the top.
- 4. Should donate organs because if not it will cause enmity, like Crown Heights riots.

## III. Superstitions:

- Evil Eye (refers to a human evil eye, a supernatural one has been proven not to work, if people who believe in supernatural evil eye were consistent they would not sign insurance of any kind)
- Need organs for resurrection of the dead (no source, irrational, organs disintegrate, 'Dry bones of Ezekiel')

HOD Society, 111 Eighth Avenue, 11th Floor, NY, NY 10011; 501C(3) Status www.hods.org, Phone: 212-213-5087, Fax: 212-213-9451, admin@hods.org



## IV. Timing: How does Judaism define death the moment of death?

<u>1. משנה מסכת יומא פרק ח משנה 1:</u> מי שנפלה עליו מפולת ספק הוא שם ספק אינו שם ספק חי ספק מת ספק עובד כוכבים ספק ישראל מפקחין עליו את הגל מצאוהו חי מפקחין עליו ואם מת יניחוהו :

2. תלמוד בבלי מסכת יומא דף פה עמוד א: \_\_תנו רבנן: עד היכן הוא בודק! עד חוטמו, ויש אומרים: עד לבו... נימא הני תנאי כי הני תנאי, דתניא: מהיכן הולד נוצר - מראשו,שנאמר +תהלים עא+ ממעי אמי אתה גוזי ואומר +ירמיהו ז+ גזי נזרך והשליכי. אבא שאול אומר: מטיבורו, ומשלח שרשיו אילך ואילך. אפילו תימא אבא שאול, עד כאןלא קא אמר אבא שאול התם - אלא לענין יצירה, דכל מידי ממציעתיה מיתצר. אבל לענין פקוח נפש - אפילו אבא שאול מודי דעקר חיותא באפיה הוא, דכתיב +בראשיתו+ כל אשר נשמת רוח חיים באפיו. אמר רב פפא: מחלוקת ממטה למעלה, אבל ממעלה למטה, כיון דבדק ליה עד חוטמו - שוב אינו צריך, דכתיב כל אשר נשמת רוח חיים באפיו.

3. רשייי מסכת יומא דף פה עמוד א: עד חוטמו - ואם אין חיות בחוטמו, שאינו מוציא רוח - ודאי מת, ויניחוהו .הכי גרסינן: אמר רב פפא מחלוקת מלמטה למעלה - מחלוקת דהנך תנאי, דמר אמר: עד לבו, ומר אמר: עד חוטמו, מלמטה למעלה שמוצאו דרך מרגלותיו תחלה, ובודקו הולך כלפי ראשו, דמר אמר: בלבו יש להבחין, אם יש בו חיות, שנשמתו דופקת שם,ומר אמר: עד חוטמו דזימנין דאין חיות ניכר בלבו, וניכר בחוטמו.

4. רמביים הלכות שבת פרק ב הלכה יח - יט: מי שנפלה עליו מפולת ספק הוא שם ספק אינו שם מפקחין עליו, מצאוהו חי אף על פי שנתרוצץ ואי אפשר שיבריא מפקחין עליו ומוציאין אותו לחיי אותה שעה .בדקו עד חטמו ולא מצאו בו נשמה מניחין אותו שם שכבר מת.

<u>5. שולחן ערוך אורח חיים סימן שכט סעיף ד:</u>אפיי מצאוהו מרוצץ, שאינו יכול לחיות אלא לפי שעה, מפקחין ובודקים עד חוטמו; אם לא הרגישו בחוטמו חיות, אז ודאי מת לא שנא פגעו בראשו תחלה לא שנא פגעו ברגליו תחלה.

#### 1. Rabbi J. David Bleich, Tradition 1973

"Brain death and irreversible coma are not acceptable definitions of death in so far as Halacha is concerned. The sole criterion of death accepted by Halacha is total cessation of cardiac and respiratory activity."

#### Rabbi/Dr. Moshe Tendler & Rabbi/Dr. Fred Rosner, Tradition 1994

"All rabbinic authorities agree that classic definition of death in Judaism is the absence of spontaneous respiration in a patient with no other signs of life... Brain (stem) death is a criterion for confirming death in a patient who already has irreversible absence of spontaneous respiration... This view is now supported by more and more Rabbis."

#### 3. Chief Rabbinate Halachic Committee (Ruling 1986), Unanimous Decision

"It is our understanding from the Talmud Yoma (page 85a), and Rav Moshe Schreiber (Chatam Sofer Chapter 14, 338), and Rav Moshe Feinstein, that irreversible cessation of breathing is death."

#### I. Irreversible cessation of respiration is Halachic death (even if the heart continues to pump):

Rabbi Zalman Nechemya Goldberg, Rabbi Shlomo Zalman Ohrbach, Rabbi Moshe Feinstein<sup>1</sup>, Rabbi Shlomo Aviner, Rabbi Gedalia Schwartz, Rabbi Shaul Israeli, Chief Rabbi Isser Yehuda Unterman, Chief Rabbi Mordechai Eliyahu, Rabbi Professor Yigal Shafran, Rabbi Mordechai Halperin, M.D., Rabbi Avraham Steinberg, M.D., Rabbi Shar Yoshuv Cohen, et al.

#### II. Irreversible cessation of heart beat is Halachic death:

Rabbi Shlomo Elyashiv, Rabbi Elazar Schach, Rabbi J.David Bleich, Rabbi Avraham Avraham, M.D. Rabbi Aharon Soloveichik, Rabbi Eliezer Waldenburg, Rabbi Yitzchok Wiess, Rabbi Nissan Karelitz, Rabbi Shmuel Wozner, Rabbi Hershel Schachter, Rabbi Mordechai Willig, Rabbi Yitzchok Kolitz, Rabbi Nosen Gestetner, Rabbi Meyer Scheinberg, et al.

There are those that claim Rav Moshe Feinstein's position about brain-stem death was not clear. This does not seem to be the case:

Written Testimony - While some Rabbis disagree, the following Rabbis understood from Rav Feinstein's writings (Iggrot Moshe) that brain-stem death is halachic death: The Halachic Committee of the Chief Rabbinate of Israel, Rav Zalman Nechemia Goldberg, Rabbi Avraham Steinberg, M.D., Rabbi Moshe Tendler, Rabbi Avraham Shlush, Chief Rabbi Mordechai Eliyahu, Rabbi Avraham Schapiro, Rabbi Yisrael Lau, et al. (His position was subsequently confirmed in his letter to Dr. Bundy)

Oral Testimony - The following Rabbis and physicians heard Rav Moshe Feinstein say that irreversible cessation of autonomous breathing is a sufficient sign of death even if the heart continues to pump: Rabbi Moshe Tendler, Rabbi Mordechai Tendler, Rabbi Shabtai Rappaport, Rabbi Greifer, M.D., Rabbi Dovid Feinstein (see below), et al.

Rabbi Dovid Feinstein wrote: "Yoreh De'ah III:132 is authentic and it is my father's position.... if a person lies dormant like a dead person...even if his heart is beating, as long as he can no longer breath (irreversibly) on his own he is dead ... I heard some of these details from him myself... There is no need to continually repeat this every time some person claims that this responsa is not true or this letter (to Dr. Bundi) is not true and I ask everyone who sees this letter not to make me write otherwise." (This 1992 declaration was printed in ASSIA Journal. 1996. and is view able at www.hods.org. The death of the brain-stem death makes cessation of respiration irreversible.)

# Halakhic Death Means Brain Death

By Rav Moshe David Tendier

(The following article is an edited transcription of oral and written statements on the issue of brain death submitted by Rav Moshe Dovid Tendler to The Jewish Review and ultimately approved and edited by Rav Tendler, himself, Readers are referred to our previous interview with Rubbi J. David Bleich, Halakha, Brain Death and Organ Donation, (The Jewish Review, Vol.3, No. 2) which expresses a contrary viewpoint.)

(Note: Readers are advised to consult with their own ray in order to obtain guidance on the application of halakha to a particular case.)

the criteria for death under Jewish law is an issue that has been the subject of a heated controversy among halakhic authorities. A consensus is emerging among most rabbanim who are able to comprehend both the physiological facts and the halakhic analysis, that brain death has always been accepted as halakhic death by Torah authorities. A major move in this direction has occurred with the acceptance of brain death criteria by the Chief Rabbinate in Israel; and by the Rabbinical Council of America (RCA).

In December, 1988, recognizing the critical importance of this issue, the Rabbi Isaac Elchanon Theological Seminary sponsored a two day symposium on brain death. The first day of this conference was held at the Albert Einstein College of Medicine where the head of the Department of Neurology, Dr. Purpura lectured to the rabbanim and the smicha students on the medical facts involved in brain death, and then the following week, a day was spent at the Yeshiva where Rabbi Herschel Schachter and I were the two presenters:

I am convinced that everyone present at those meetings learned two things to their satisfaction:

1. Brain death is the finest criterion of death according to halakha; and

2. that my father-in-law, Rabbi Moshe Feinstein, z.f. said so in absolutely clear terms.

(Note: Tupes of these proceedings are available through the Community Service Division of Yeshiva University.)

It is important to clarify the halakhic debate regarding brain death with respect to four areas of inquiry: first, the medical, biological facts; second, the interpretation of traditional halakhic sources on the subject; third, the crucial opinion of Rabbi Moshe Feinstein z.l.; and fourth; the halakhic ramifications of holding that brain death is or is not consistent with Jewish law. I will consider each of them in turn.

#### Bio-medical Facts

From the bio-medical point of view, the most important distinction that must be made when considering the entire issue of death is the distinction between "brain death" and "cerebral death." I wrote the first article in 1968 (Tradition, Vol.9, No. 4), accusing Dr. Christian Batnard of committing "double murder," and the reason I did so was at that time Barnard was not only performing an experimental operation which hastened the death of his recipients, but also because he was dealing with donors who were cerebrally dead as op-

posed to brain dead. Cerebral death is not death according to Jewish law.

A patient who is cerebrally dead has lost all function in the cerebrum, the thinking part of the brain. An example of this was Karen Ann Ouinlan, Such individuals are referred to as being in a persistent vegetative state or are described as suffering from the "locked-in" syndrome. Such individuals breath normally and have full autonomic control of temperature regulation, etc. They are an integrated organism with a failure of the brain, All of Rabbi Feinstein's teshuvah's (with one exception, which I will mention later), refer to cerebral death, because that's all he or we knew about at the time when he wrote them. Cerebral death, I must repeat, is not death according halakha. The ability to "maintain" the respiration of what we now call a brain dead patient came about in the 1970's as a result of improvements in respirators and other life support machinery. The result was that even in the case of an individual who is totally unintegrated, i.e., dis-integrated, we could maintain organ viability. It was only then, that heart transplants moved from the status of retzicha (murder), to that of a potentially life-saving procedure.

Another important biological distinction, one which is related to the distinction between cerebral versus brain death, derives from the fact that biologically speaking, death actually occurs in three stages: organismic death, organ death, and cellular death. Organismic death refers to the break down of the two systems that are integral to a human being; the neural system and the hormonal or endocrine system. When these systems break down, one part of the body doesn't know what the other parts of the body are doing. In addition, there is no ability to breath autonomically. This is organismic/orain death. I could take such an organismically dead or "brain" dead body, remove the heart and keep it alive for years, or take out the lungs or kidneys and keep them alive in a perfusion system for days, and have each of these organs separated in different rooms in the hospital. This would be no different then a brain dead patient except for the fact that in the latter case the skin would be connecting all of the organs together. Once an individual is brain dead, we have an "organ system," not a living organism. Our language is confusing here because sometimes physicians speak loosely of having a brain dead person on a "life support".system. But this, of course, is a misnomer: the patient is dead, and what we have him on is an organ perfusion system. When the body loses its integrative capacity, the patient has died.

Medical science might as well, (in the case of a brain dead patient), remove the brain and the head altogether and put the respirator directly into the trachea. This would illustrate how "dead" such a patient is. The term that I coined for such a condition is "physiological decapitation," and I will explain shortly how this meets the halakhic criteria for death. In this context, I should say that the view, held by some who oppose brain-death criteria, that the concept of death is entirely extraneous to the practice of medicine is a factual and,

particularly, a halakhic error. No less an authority than the Rambam himself stated that all factors concerning death are determined "by what the doctors will tell you." (Rambam, Hilkhot Retzicha, 2:8) I believe my discussions of the medical aspects of brain death versus cerebral death, organismic versus organ and cellular death, amply demonstrate that this, indeed, is a medical issue.

Ultimately, Rabbi Feinstein, as I have said, did write a teshuvah acknowledging the halakhic status of brain death, but he did not do so until I personally saw 100 brain dead patients. Every Shabbos night, I would go to Kings County Hospital, Jacobi Hospital, and Bellevue Hospital. I would see brain dead patients there and bring the records to Rabbi Feinstein for his examination. On five occasions, I took Rabbi Feinstein to see a brain dead patient. The purpose of all of these visits was to determine for ourselves that we really had a scientifically reproducible medical condition. I asked the physicians (and I have been under attack in the medical literature for introducing this as a small barrier to organ donations), to perform what is known as a blood flow study, or radioisotope bolus study, a study which is innocuous and stress free as far as the

detect changes in brain cells. However, the brain death testing program involves two tests which are 24 hours apart (the "lenient test" allows a twelve hour wait between the two tests). Twelve hours after the cessation of blood flow you have what is known as the "respirator brain syndrome." Anyone can see that what was once a white brain is now deep grey. If you wait another 24 hours, the brain begins to lyse (liquify). If you turn the body upside down, the brain would flow out through a hole in the head. That's what brain dead means.

#### Halakhic Sources

Now that we have examined the biological facts, we can turn to the halakhic sources. First, we should examine the mishnah in masechta Oholot (1:6) where it says that a decapitated animal is considered dead even though the body is trembling like the tail of a lizard, which trembles even after it has been severed from the lizard's own body, It is very important to arrive at a proper understanding of the Rambam's comments on this mishnah. The Rambam, who, as we know, was both a great physician as well as a great halakhacist, explains that the mishnah refers to a lizard (a sheretz) because a lizard's tail shows a great deal of motion

Brain death is the finest criterion of death, according to halakha, precisely because the classic criteria of irreversible respiratory and cardiac arrest are dependent upon the death of the brain.

patient is concerned, and does not violate the halakhot concerning a goses.

As is well known, a patient who is near death is, according to the halakha, in a state of goses, and one must stay away from him. The language in the Yerushalmi (Jerusalem Talmud) which the Rambam quotes with regard to such an individual, is very beautiful and poetic: "He is like a flickering candle. If you reach out to fix the wick you will extinguish it." (Rambam, Hilkhot Avel, 4:5) Now we don't have a clear definition of goses today, because we have respirators and other devices which prevent us from determining precisely when a patient reaches that state. Still, we do have the concept of a patient in extremus. It is forbidden to touch him, so how can we do a blood flow study? The answer to this, is that we simply, without even touching the patient, inject a small amount of radioisotope into one of the intravenous tubės which is invariably already in place, and we bring in a portable camera, and, without touching the patient, take a picture. This film shows, in the case of a brain dead patient, what is known as the "hole in head" syndrome, Such an individual has no blood whatsoever flowing into the brain. The photograph shows a "hole in the head" where no radioisotope is detectable. This constitutes what I have called physiological decapitation, and this, as I shall soon

show, is death according to Jewish law.
It is important to also realize that one
minute after oxygen is no longer being
supplied to the brain, one minute after the ::
blood flow stops, a good histologist can

after you cut it off, but that the same kind of motion is observable in many kinds of creatures "because the source of motion doesn't come from a common source in one beginning, but instead derives from independent sources of motion." What is clear is that the Rambam here is talking about organismic versus organ death. In the case where an animal, (or man for that matter), is no longer an integrated organism with a central source of motion, any organ which show pirchus or trembling is halakhically dead. It is only when motion is caused by a shoresh, a root source, that we call the organ or the organism alive.

Those who oppose brain death criteria make a serious error when they claim that all motion is a sign of life and argue from this that heart-beat is a sufficient criterion for saying a man is alive. We learn from this mishnah that motion is not a sign of life unless, as the Rambam explains, it is motion that comes from a central, integrated source. We can parenthetically point out in this regard that, according to this mishnah (and hence, the Rambam), the heart would be the worst test of life because the heart is the only organ in the body that has motion unto itself; motion that is not organismal, but purely organ related. We can take a human heart out of the body and watch it beat for hours in a bucket of salt water. This is not integrated motion.

The same point can be made with respect to the famous case in Tractate Yoma, of a building collapsing on an in-

(continued on next page)

(continued from previous page)

dividual and the question of whether the debris should be removed on the Sabbath. In connection with this, Rabbi J. David Bleich (The Jewish Review, Vol. 3, No. 2) accuses the Israeli Rabbinate of relying on respiration as the sole criterion of death. and he argues on this basis that it would be consistent for them to declare a polio victim dead. Such an individual cannot, and will never, Rabbi Bleich points out, breathe on his own. But for that matter, a person who has a pacemaker could be declared dead by cardiac criteria. All this proves is that death is never determined by breathing or heart-beat. The fact that a polio patient cannot breathe, but is yet alive, is based precisely on the fact that he is an organized system. Indeed it is based on the fact that he has a functioning brain. The question isn't whether a person can or cannot breathe, but only why he can't breath. Why can a fellow who is under debris and not breathing be declared dead? Because the brain died. Otherwise we would have an obligation to try to revive him using C.P.R. And what does C.P.R. do? Bring a person back to life? No! C.P.R. is effective only when the brain has not died; it is only when C.P.R. does not work that the patient is, indeed, dead. In such an instance, the individual suffers from an irreversible espiratory failure which stems from an rreversible cause — the death of the brain. train death is the finest criterion of death, ecording to halakha, precisely because the fassic criteria of irreversible respiratory d cardiac arrest are dependant upon the

. eath of the brain. Rabbi Bleich cites the commentary of tashi on Yoma 85A, that motion is a eparate criterion for life; and that any bodily motion, including heart beat, suffices as a criterion of life even in the absence of spontaneous respiration and other vital signs. He says that the whole discussion in Yoma is limited to a situation in which the victim is, in Rashi's words, "comparable to a corpse and does not move his limbs." If he does move his limbs, then he is certainly alive, no questions asked. However, if we look at Rashi's language, we find that it supports precisely the opposite conclusion than that which Rabbi Bleich wishes to draw from it. Rashi says "sheeino mezas averav," "he does not move his limbs." Rashi does not say "limbs that do not move." In Hebrew, that would be "averay eino mežizim." Rashi knew his grammar. "Mezas" is an active verb --- he does not move his limbs. Rashi is talking about voluntary motion, not autonomic motion; he is talking about the kind of motion that is absent when you ring a lunch bell and the man doesn't come running. He is not talking about the kind of motion involved in the beating of a heart. If Rashi wanted to intimate that motion per se was a sufficient criterion for life, he wouldn't have used the language of voluntary movement, but rather, would have used the language of the mishnah in Oholot in which, as we have seen, it was already declared that such involuntary movement, like the movement of a tail of a lizard, or one might add, the-movement of one's heart, is no criterion for life whatsoever: It is untenable to use this Rashi to argue that any motion, including heart-beat, is evidence of life in the presence of a dead brain.

With regard to my concept of physiological decapitation (on which my acceptance of brain death criteria is, in part,

based), one can point out that the mishnah in Oholot speaks of a literal, anatomical decapitation being tantamount to death. It is legitimate to ask whether or not for some religious/halakhic reason, the fact that the head is still attached to the body prevents us from saying that a person is dead even when there is no blood flow to the brain. If we study the Talmud and Codes, we find that there is simply no such restriction. In Gemorrah Hullin (21A), we find it said that "if a person fell, broke his neck and most of the flesh is torn away, he defiles a tent," which means he is dead. Here we already have a case of a person who is declared dead on "decapitation" criteria even though he is not anatomically decapitated. However, if we look further, we find the Gemorrah discusses the situation recorded in the Book of Samuel where it is said of Eli ha'Kohen that when he heard that the Ark of the Covenant had been captured, he fell from his chair and he broke his neck and died without any visible signs of damage at all. The Gemorrah states that he died in this way because he was an old man. An old man does not need to suffer a large, massive wound in order to be killed. It's enough that he broke his neck, even though there is no visible wound. As soon as his neck broke, he was called dead. They didn't wait for the heart to stop. Right here in Hullin we have a case of death by decapitation. What kind of decapitation? Physiological, not anatomi-

Are we prepared to have the Christian world level a similar charge against us and refuse us their organs?

Further, if we examine the Shulchan Arukh (Yoreh Deah, 62, Hilchos Ever Min HaChai), we find a discussion with respect to the Noahide law prohibiting one from eating flesh which has been tom from a living animal. There, it states that "Testicles which have been ripped, but which are still in the scrotum are permitted to beeaten" (once the animal has been. slaughtered). This is because they still have life in them and they do not fall under the category of flesh torn from a living animal. The Shulchan Arukh explains that if these testicles had no life in them, the evidence of this would be that they would begin to decay and smell. In such a case, the testicles are dead and are indeed considered torn from a live animal, and one is not permitted to eat them once the animal has been slaughtered. What we have in this latter case is a body part which is halakhically detached, i.e., dead, even though it remains anatomically connected. By analogy, the cerebral blood flow studies demonstrate the very same thing with respect to the brain: that the brain is halukhically detached even though it is anatomically connected, and this is what is meant by "physiological decapitation." Those who oppose the use of brain death criteria argue that brain death constitutes the mere dysfunction of an organ and is, therefore, not equivalent to its destruction: But right here in the Shulchan Arukh we find a situation in which (1) the blood flow is broken

(continued on page 20)

# THIS YEAR FOR HANUKK GIVE THE

THE BEST OF THE NEW KOSHER WINES FROM YORKVILLE WINE & LIQUOR













1989 BEAUJOLAIS NOUVEAU (MAG). Enjoy the wonderful new wine of the vintage.

48.49

1986 BARONS EDMOND BENJAMIN DE ROTHSCHULD HAUTE MEDOC. (Magnums only, 6 per case) Collectors' Treasure!

\$79.00 - \$432.00

1986 CHATHEAU LES HAUTS DE BRAME, IST. ESTEPHE"...pleasant cedar overtiones to the crisp cherry flavors, alcely focused..."—The Wine Specialor,

\$18.99 \$216.00

CITATEAU PIADA, SAUTERNS, Fre Koeber Sautérnes! A rich and y-like amber classic, \$28,99 \$336,00

1987 COTES DE REAUNE-VILLAGES, Produced for Baron Edmond de Rothschild by Jamed Burgundian negociants Repiteau-Mignon. Top Bight, rich and spicy Pinot Noir. \$16.99 \$192.00

1988 CHATEAU Du PARAZA, MINERVOIS, Rich, Jammy and cassis-like, a firm but supple red by one of the great domaines of Southern France, Robert M. Parker, 85.99 \$67.00

1987 MEURSAULT LES FORCES. Anothe first! Also produced by Ropiteau-Mignon for Baron Rothschild, Full-bodied, rich white with blots of chnamon, Elegant,

\$33.99 \$339.00

1987 BARTENURA CHIANTT CLASSICO.
"A sturdy wine with appealing Recise and flavor." The Hine Speciator.

85.89 \$69.00

BARTEMURA ASTI SPUMANTE, GOLD MEDAL, First International Kosher Wine 11 Externational Costier Wine (2/89) \$2.99 \$115.00

1 CUVEL DE CONTENAIRE BRUT, RNAY, SKVER MEDAL, First mational Kosher Wife Competition 9). Only vintage before French

· \$2(09

OYALE BRUT DE PECER. Dry French

\$7,99. \$94,00

1988 GAMLA LATE HARVEST BOTRYTIS SALVIGNON BLANCE florence Fabricant in the New York Times rated this her

er dessert wine \$11.50

- WOSHER SAMPLER Want for med a' special gift, of such of these marvelous winer of try polyself? Order, Vorkytte y 12 bottle ROSHER, SARTLER of each wine R it a special electual price! ROSHER SARTLER, PRICE 5240.00



KEDEM INTERNATIONAL SELECTION OF WINE GIFT SET Special for this Holiday Season, KEDEM, the world's largest importer and producer of hoster wines, has prepared a special 4-boile gift selection with one bottle each ob Beron Herrog Chenin Blanc (California) Monfort Emerald Riesling (Graef) Bartenura Valpolicelia (Jialy) Chatcau Chateauneul Seméry White Bordeaux (France) GIFT SET PRICE \$20.00

"The Very **Best Source** for Kosher Wine" 



Yorkville Wine & Liquor 1392 Third Avenue (at 79th Street) New York, NY 10021 • (212) 288-6671

OPEN EVERY NIGHT TO 10 PM

#### HALAKHIC DEATH ...

(continued from page 7)

(as is evidenced by the fact that gangrene sets in); (2) the organ remains attached to the body; and (3) the organ is not merely dysfunctional, but is, rather, halakhically detached and, therefore, halakhically dead.

The main point which can be derived from the Gemorrah Hullin and from the discussion in the Shulchan Arukh that I have quoted is that anatomical detachment is not a factor at all in declaring either an organ or a whole person dead. The key is, as is the case when we have brain death, physiological detachment.

In Shulchan Arukh Yoreh Deah 370, we find a section which is entitled "Who Is Considered To Be Dead Even Though He Is Alive." Irrational? On the contrary, What the Shulchan Arukh is saying is that "signs of life" are not the criteria for life. The Shulchan Arukh proceeds to list such individuals: a person with a broken neck or one who has a massive wound along his - back like that which results when one splits open a fish. Such individuals defile tents and are regarded as dead even though they are "alive" (have signs of life). However, a goses, a man who is near death, or who had his throat cut, or who has many multiple wounds "doesn't die until he dies." Why would the cases first mentioned be regarded unequivocally as instantaneous deaths and the others not be so regarded? The answer is that such individuals experience a condition in which their blood pressure drops instantly due a massive wound. Blood flow to the brain is interrupted, and they die because the brain dies within seconds or minutes of that interruption. The Shulchan Arukh rules that in such casés we are not required to check the man's heart or breathing. Such a person may even have involuntary motion, but according to the Shulchan Arukh he is dead. It's simply not true that Jewish law regards any sign of motion as proof of life.

#### Ray Moshe's Opinion

With regard to my father-in-law, Rabbi Moshe Feinstein, z.l. we must remember the important fact that all of Rabbi-Feinstein's early teshuvalis in this area were on cerebral death. He had only one teshuvalı on brain death. Rabbi Feinstein, contrary to what some would have you' believe, never changed his mind on the subject, he simply made a separate teshuvali with respect to a new set of medical facts. I should parenthetically relate that 2-1/2 weeks prior to Rabbi Feinstein's death, he turned to me and said "I know I am close to death, but I want you to know that I'm proud, even boastful, that I have never ever had to withdraw a responsum that I wrote. I never had to change my mind." Rabbi Feinstein's son is quoted to the effect that the elder Rabbi Feinstein never changed his mind on the criteria for death, this is accurate. He never changed his mind that cerebral death is forbidden as a criterion, and indeed when he later published responsa forbidding heart transplants, he again was referring to cerebral death. However, when he icamed of tests for brain death which tested for death of the brain stem as well as death of the cerebrum, such death being incompatible with spontaneous respiration, and after I reported to him that I had personally observed that these tests were accurate in 100 cases, he accepted the concept of brain

death as being equivalent to death by decapitation. The relevant portions of his responsum, a responsum which was in fact addressed to me, is well worth repeating:

There is now a test in which a liquid is injected into the body through the veins in order to see whether the connection has been broken between the brain and the rest of the body and destruction of the brain has set in; this is the same as death by decapitation.

If he can be made to breath by a respirator even though he has died, this does not declare him

In his previous responsa, he specifies (Yorch Deah, 2:146), "what the doctors say, that if the brain does not function he is to be declared dead even though he still breaths, etc." clearly refers to cerebral death, not brain death. It is hard to imagine how anyone with an awareness of the medical and halakhie issues involved could misunderstand my father-in-law on this point.

I can recall from my notes and my son's (Rav Mordechai Tendler) notes 17 cases in which Rabbi Feinstein ruled that people who were declared brain dead should be removed from their respirator. It is not only a question then of what he said, but of Masseh Rav? What did he actually do? Rabbi Feinstein held that the respirator should be removed knowing full well, based on blood flow studies, that the person was brain dead and the respirator would never be reattached.

transplants I should point out that in one of his teshuvahs, Rabbi Feinstein held that there are no issurim (restrictions) regarding organ transplants from the body of one who has died, if such transplants are done so that another person might live. He tells us (and this, by the way, is so revealing of Rabbi Feinstein's own personality and character) that if the family should feel anguished by permitting such a transplant, then its members are not required to give their permission for it. But he said that it is a mitzvah not to be anguished in such a case. The mitzvah is that you should feel joy in saving a life. (Igrot Moshe, Y.D. 2:174) This responsum spoke to the issue of organ transplants before we learned about brain death, but the same now applies equally to a brain dead patient. It is a mitzvah to utilize his organs to save the life of another.

There is, however, a serious problem because Agudas Yisrael has made it next to impossible for some individuals to obtain a liver transplant in Israel. Such individuals most often go out of the country to obtain organs and in so doing they compete for potential donors with, for example, Americans, I have heard it said that it is unfair for Israelis to come to America expecting to receive liver transplants when they, themselves, won't donate livers. I wrote to Agudas Yisrael and told them that their position was hurting the Orthodox Jewish patient. I said if the word got out that we will not allow a Jew who is brain dead to be a donor, why would the Goyim let their organs go to us? At one point I was asked by a leading Agudas Yisrael rabbi to contribute funds for a liver transplant for a person coming to the United States from Eretz Yisrael. My response (which I wrote

the hospital. If you believe that the brain dead person is alive, then the person who is to receive his organ is killing him a week, a day or even a minute earlier by coming in and being the first match for his organ. In so doing, he is, in Jewish law, an accomplice to a murder. According to Jewish law, it is murder if you speed the death of the donor by even a minute! The idea that the doctors will take the organs out anyway, and that they then hunt around for a recipient, and that a frum lew can, therefore, also get the organ is based on a massive self-deception. If Agudas Yisrael and others were consistent with their own position, they would rule that it is totally assur (forbidden) for any Jew to receive a liver or heart. If they do receive such an organthey would be committing retzicha, murder. One, of course, need not be plagued by such a problem if he understands that the only criterion for death, according to Jewish law, is death of the brain.

Just the other week, the heart of a brain dead soldler in the Israel Defense Forces was transplanted into an Arab citizen of Jerusalem. The Eida Hacharedit in Jerusalem protested, not because the brain dead criterion was unacceptable, but because Arabs refuse to donate their organs to Jews! Are we prepared to have the Christian world level a similar charge against us and refuse us their organs?

To paraphrase the Rambam in his commentary on the tenth chapter in Sanhedrin where he berates those who misunderstand the abstruse midrashic comments in the Talmud and interpret them literally: "If only they would admit that they do not understand."

The author is a noted authority on medical ethics and the relationship of medicine and science to Jewish law-Ho serves, in, a dual capacity as professor of biology at Yeshiva College and as a rosh yeshiva (professor of Talmud), at the University-affiliated Rabbi Isaac Elchanon Theological Seminary (RIETS), Dr. Tendler holds the Rabbi Isaac and Bella Tendler Chair in Jewish Medical Ethics at Yeshiva University. He also serves as Rav of the Community Synagogue of Monsey.

Rabbi Feinstein, contrary to what some would have you believe, never changed his mind on the subject, he simply made a separate teshuvah with respect to a new set of medical facts.

#### Halakhic Ramifications

There are many implications which derive from the mistaken, but so called "strict" halakhic view on death criteria that may not at first be so readily apparent. If a person is dead, the halakha demands that we bury him in the timeliest of fashions. We can't, so to speak, "play it safe" and keep him on a respirator for another five or six days, because in doing so we violate the halakha that a dead person must be buried as soon as possible.

Second, if such a dead body is kept on a respirator, a Kohen cannot come into the hospital during this time. We cannot accept a "Chumra" in this area. We have to make up our minds: "Is the person dead or isn't he dead?"

There is a third ramification, and this has to do with violating the Sabbath. It would be forbidden for all our frum doctors to do anything for such a person on the Sabbath. Finally I should note that there is a critical lack of intensive care beds in most hospitals, and we may be risking the life of aliving individual because we have a dead than occupying an intensive care bed which would otherwise be afforded to a critically ill individual whose survival (h'derech hateva) depends on obtaining intensive care.

With regard to the question of organ

in a letter to Rabbi Moshe Sherer) was that if this rabbi was asking me for money, he must then agree that a brain dead patient is indeed dead and can halakhically serve as an organ donor, otherwise he would be asking me to be an accessory to murder. I later learned that this Agudas rabbi's response to such a question was that he did not involve himself in such complicated shielahs (questions) as the halakhic status of a brain dead patient.

But there are those at Agudas Yisrael who do involve themselves in these questions, and they must acknowledge the consequences of their own position. Those who do not accept the brain death standard should not fool themselves into believing that once an organ has been removed from a brain-dead donor, a Jew would be permitted to make use of it. A liver transplant is not like a comea transplant where the doctors remove the organ, put it in a freezer, and wait for a potential recipient. In the case of a lung, heart or liver transplant, the doctors must look for a recipient whose blood and physical type matches up to the potential brain dead donor. It is only then that the surgery to remove the lung, heart or liver is performed. The organ is removed for a specific individual, but even more importantly, the organ is frequently not removed for that individual until he decides to enter





# THE BRAIN DEATH CONTROVERSY IN JEWISH LAW

BY RABBI YITZCHAK BREITOWITZ

Historically, death was not particularly difficult to define from either a legal or halachic standpoint. Generally, all vital systems of the body -respiratory, neurological and circulatory would fail at the same time and none of these functions could be prolonged without the maintenance of the others. Today, with major technological advances in life support, particularly the development of respirators and heart-lung machines, it is entirely possible to keep some bodily systems "functioning" long after others have ceased. Since we no longer face the inevitable simultaneity of systemic failures, it has become necessary to define with greater precision and specificity which physiological systems are indicators of life and which (if any) are not, especially in light of the scarcity of medical resources and the pressing need for organs for transplantation purposes. In recent years, the concept of "neurological death" commonly called "brain death," "whole brain death" or "brain-stem death" (and, sometimes, inaccurately-termed "cerebral death") has gained increasing acceptance within the medical profession and among the vast majority of state legislatures and

standard comports with halachah is a matter of great controversy among rabbinic authorities.1 The purpose of this article is not to take sides nor in any way resolve the halachic debate. Its purpose is more modest. This article will attempt to explain to the general reader: (1) what is "brain death" and how it is clinically determined; (2) some (not all) of the major sources on whether it is an acceptable criterion of death from the standpoint of halachah; (3) the viewpoints of contemporary authorities and (4) the halachic and legal ramifications of one view or the other.

courts in the United States. Whether this

# What Is "Brain Death" And How Is It Diagnosed?

The concept of total "brain death" as an alternative to the older definition of irreversible circulatory-respiratory failure was first introduced in a 1968 report authored by a special committee of the Harvard Medical School<sup>2</sup> and was later adopted, with some modifications, by Commission for the the President's Study of Ethical Problems in Medicine and Biomedical Research, as a recom-

mendation for state legislatures and courts.3 The "brain death" standard was also employed in the model legislation, known as the Uniform Determination of Death Act, which has been enacted by a large number of jurisdictions and the standard has been endorsed by the influential American Bar Association. While New York is one of the few jurisdictions that does not have a "brain death" statute, it has adopted the identical rule through the binding decisions of its highest court.4

The rapid, and near universal, acceptance of neurological criteria of death is probably attributable to three factors. First, moving the time of death to an earlier point facilitates organ transplants, and indeed makes such transplants possible. Organs, especially the heart and liver, are suitable for transplantation only if they are removed at a time when blood is still circulating. Once cardiac arrest stops circulation, rapid tissue degeneration makes the organ unsuitable for such use. Given the increasing success of these operations and the relative uselessness (from a secular standpoint!) of sustaining "brain dead" patients on respira-

Continued on page 63

# **Editor's Note**

As Rabbi Angel notes, the more accurate term for this phenomenon is "brain-stem death." Rabbi Breitowitz chose to employ "brain death," the term commonly used in the popular press, to enable the readers of his article to relate its contents to reports that appear in the media.

#### **FOOTNOTES**

1. The literature on brain death - medical, legal, halachic-is huge and only selective citations can be given here. The best nonhalachic survey of the legal and medical issues can be found in a report of the President's Commission for the Study of Ethical Problems in Medicine and Biomedical and Behavioral Research, Defining Death (1981). Halachic treatment (as well as good discussion of related legal and medical approaches) can be found in a just-published book of Rabbi J. David Bleich, Time Of Death In Jewish Law (Z. Berman, 1991) which is a compendium of Bleich's previously-published Hebrew and English articles expounding his well-known opposition to "brain death" criteria. An excellent symposium (which also presents R. Tendler's

- opposing view) appears in volume 17 of the Journal Of Halacha And Contemporary Society (Spring 1989). Finally, the October 1991 Jewish Observer contains an interesting exchange of correspondence between Rabbi Tendler and Chaim Zweibel, General Counsel of Agudath Israel of America.
- 2. A Definition of Irreversible Coma Report of the Ad Hoc Committee of the Harvard Medical School to Examine the Definition of Brain Death, 205JAMA 337-350 (1968).
- 3. President's Commission for the Study of Ethical Problems in Medicine and Biomedical and Behavioral Research, Defining Death: Medical, Legal, and Ethical Issues in the Determination of Death (Government Printing Office, 1981).
- See People v. Eulo, 63 N.Y. 2d 341 (1984).
- 5. Brain stem death occurs when, due to trauma,

# Ulpan Akiva Netanya

International Hebrew Study Center





#### Your choice of:

- \* Habraw at all lavels (3 20 weeks)
- ★ Hebrew Brush-up and Correct Spelling (24 days)
- \* Spoken Arabic (for Hebraw Speakers) 17 days
- \* Intensive study small classes. \* Social and cultural activities.
- \* For adults, youth, families with children. \* Residential program.
- \* Courses at all levels open every month.
- \* For Israelis, immigrants and people from all over the world.

For a free brochure:

ULPAN AKIVA Tel: 011-972-53-52312 (Sun.-Thu. 9:00-2:00)

Fax: 011-972-53-652919 POB 6086, 42160 Netanya Israel.

Mishnah Ohaloth 1:6, discusses the case of decapitation, and notes that pirchus, movement of limbs after death, is not to be construed as a sign of life. Rabbi Moshe Tendler has referred to brain-stem death as "physiological decapitation." With the death of the brain-stem, the control center of breathing and other vital functions has been totally and irreversibly cut off.

In a letter dated May 24, 1976, Rabbi Moshe Feinstein wrote to Assemblyman Herbert J. Miller, Chairman of the New York State Assembly Committee on Health. Rabbi Feinstein stated clearly. "The sole criterion of death is the total cessation of spontaneous respiration...the total cessation of independent respiration is an absolute proof that death has occurred." Opponents of the brain-stem death definition have attempted to confuse the public as to Rabbi Feinstein's position. Although they are free to disagree with Ray Moshe's psak, it is unconscionable that they should try to misrepresent his clear and consistent view, i.e. that brainstem death is the true definition of death. Rabbi Mordechai Halperin (Assia, December 1989) researched the issue carefully and concluded that the evidence was clear that Ray Moshe definitely accepted the brain-stem death definition. This was further confirmed by Dr. Ira Greifer of the Albert Einstein Medical College, who had spent several days discussing the issue in great detail with Rav Moshe. Rav Moshe's acceptance of the brain-stem death definition was also confirmed by others who had discussed the question

with him. In short, the RCA health care proxy is based on the authoritative decisions of Rav Moshe Feinstein and the Chief Rabbinate of Israel. It is based on the very best scientific knowledge available.

# **Some Implications**

Those who reject the brain-stem death definition consider it murder to remove vital organs from a person who is brainstem dead, but whose heart is still beating. The implication of this position is that organ transplantation is forbidden. A doctor would not be allowed to remove vital organs from the brain-stem dead body; nor would it be ethical for a patient to benefit from an organ which had been the result of "murder." I asked a talmid chacham of my acquaintance who opposes the brain-stem definition of death what he would rule if a Jewish doctor asked him whether he could remove the heart of a brain-stem dead body to save the life of another person. The rabbi answered: "let the doctor rely on Rabbi Tendler!" When I pressed the matter, insisting that he give the psak and not defer to others, he refused to do so. In other words, he publicly went on record opposing the RCA position; and yet, privately, if confronted with a life and death situation he would rely on the RCA position. Rabbi Mordecai Elivahu, in a recent discussion with the RCA, told us that a number of rabbis who publicly oppose the Chief Rabbinate's ruling, nevertheless send their friends and relatives to receive organ transplants-organs

which can only be taken from a brainstem dead body. Several leading rabbis from Israel recently issued a brief statement opposing the brain-stem death definition. We have politely requested a responsum, fully argued and reasoned, so that we might study the basis of their psak. No reply has been forthcoming to date.

Unfortunately, the brain-stem death issue—which is actually quite clear and straightforward—has become a matter of public controversy and confusion. Since life and death decisions hinge on this matter, it is imperative that the public have lucid and accurate information. People may choose to follow the RCA's decision—based on the finest halachic and scientific authority – or they may choose to reject it. There are concerned and thoughtful arguments which disagree with it, but everyone should at least understand what the case for the RCA is and should not misrepresent it.

People should not intellectualize and abstract the issue, but should see it in personal terms. If a loved one, Heaven forbid, needed an organ transplant in order to live, would you rely on the RCA decision to allow transplants from brainstem dead bodies? Or would you let the loved one die? Or would you choose the morally repugnant position of allowing the transplant even though you believed that halachically it entailed murder?

The RCA position is not only well-founded on halachic and scientific authority. It is also humane, responsible and compassionate. It is a demonstration of responsible halachic and moral leadership to our community.

Rabbi Angel serves as Rabbi of Congregation Shearith Israel, the historic Spanish and Portuguese Synagogue of New York City. The author/editor of 12 books and hundreds of articles, he has written and lectured extensively on halachic issues. His most recent books are Voices in Exile: A Study in Sephardic Intellectual History, Ktav, 1991; and The Essential PeleYoetz:An Encyclopedia of Ethical Jewish Living, Sepher-Hermon Press, 1991.)

THE FOLLOWING FORMS ARE AVAILABLE UPON REQUEST:

#### RCA HEALTH CARE PROXY

Rabbinical Council of America 275 7th Avenue New York, NY 10001 (212) 873-0300

## THE HALACHIC LIVING WILL

Agudath Israel of America 84 William Street New York, NY 10038 (212) 797-9000



#### The Brain-Death Controversy

Continued from page 61

tors, there is a natural temptation to redefine death so that organs become available to serve higher ends. It is no coincidence that the movement towards acceptance of "brain death" coincided with the development of cyclosporine and other anti-rejection drugs.

Additional considerations involve triage and allocation of scarce medical resources. It is extraordinarily expensive (in terms of equipment and labor) to maintain patients on respirators and other life support and using these resources for "brain dead" patients prevents their deployment for those who stand a better chance of recovery. Yet a third impetus towards redefinition is an understandable desire to spare families the agony and anguish of watching a loved one experience a protracted death.

For whatever the reason, the current definition of "death" is now a composite one: death is deemed to occur when there is either irreversible cessation of circulatory and respiratory functions (the "old" definition) or irreversible cessation of all functions of the entire brain including the brain-stem. The principal utility of this second standard permits declaring as dead a comatose, ventilator-dependent patient, incapable of spontaneous respiration but whose heart is still beating due to the provision of oxygen via an artificial breathing apparatus.

At the outset, two points must be made absolutely clear. First, contrary to the misperceptions of many lay people, "brain death" is not synonymous with merely being comatose or unresponsive to stimuli. Indeed, even a flat EEG (electroencephalogram) does not indicate brain-stem destruction. The human brain consists of three basic anatomic regions: (1) the cerebrum; (2) the cerebellum; and (3) the brain-stem consisting of the midbrain, the pons, and the

medulla, which extends downwards to become the spinal cord. The cerebrum controls memory, consciousness, and higher mental functioning. The cerebellum controls various muscle functions while the brain-stem controls respiration and various reflexes (e.g., swallow and gag). A patient may be in a deep coma and nonresponsive to most external stimuli but still very much alive. At most, such patients may have a dysfunctional cerebrum but, by virtue of the brain stem remaining intact, are capable of spontaneous respiration and heartbeat. Indeed, the most famous of these cases, Karen Ann Quinlan, was able to live off a respirator for almost a decade. While such persons may be popularly referred to as brain dead, they are more accurately described as being in a persistent vegetative state [PVS] and are very much alive under both secular and Jewish law. Removal of organs from such a donor would indisputably be homicide. This is even more true for the phenomenon known as being "locked-in" where the patient is fully conscious but unable to respond.

A second point to keep in mind is the relationship among respiration, circulation, and the brain. The heart, like any organ, or indeed cell, needs oxygen to survive and without oxygen will simply stop beating. Respiration, in turn, is controlled by the vagus nerve whose nucleus is located in the medulla of the brainstem. The primary stimulant for the operation of the nerve is the presence of excess carbon dioxide in the blood. When stimulated, the nerve causes the diaphragm and chest muscles to expand, allowing the lungs to fill with air. Spontaneous respiratory activity can therefore not continue once there is brain stem destruction or dysfunction. The heart, on the other hand, is not controlled

by the brain but is autonomous. It is obvious, of course, that unless the patient is hooked up to a breathing apparatus, destruction of the brain-stem will inevitably lead to cardiac cessation not because of any direct control the brain stem exercises over the heart but simply because the heart muscle is deprived of oxygen. Where, however, the patient's intake of oxygen is being artificially maintained, the heart may continue to beat and blood circulate for a considerable time after total brain-stem destruction.6 The time lag between brain death and circulatory death is on the average only two to ten days, though there is at least one case on record where a woman's heart continued to beat for 63 days after a diagnosis of brain death. (Indeed, she delivered a live baby through a Caesarean section). It is this crucial gap between cessation of spontaneous respiration and cessation of heart beat that defines the parameters of the phenomenon called "brain-stem death."

The steps taken in a clinical diagnosis of "brain death" vary from medical center to medical center and those differences may have significant halachic repercussions but will typically involve the following:8 (1) a determination that the patient is in a deep coma and is profoundly unresponsive to external stimuli; (2) absences of elicitable brain-stem reflexes such as swallowing, gag, cough, sigh, hiccup, corneal, and vestibulo-ocular (ear); (3) absence of spontaneous respiration as determined by an apnea test;9 and (4) performance of tests for evoked potentials testing the brain-stem's responsiveness to a variety of external stimuli. These tests are to be repeated between 6-24 hours later to insure irreversibility with life support supplied for the interim and a specific cause for brain dysfunction must be identified before the patient

- the brain swells and the pressure in the skull rises to exceed blood pressure. The brain is deprived of blood and oxygen and the brain tissue begins to liquefy [lyse]. While total dysfunction occurs minutes after deprivation of oxygen, total liquefication does not take place until some time after cardiac death, indeed sometimes several days after internment.
- A good description of the scientific aspects of brain death can be found in 24 Tradition 1, 8-14 (Summer 1989) (Dr. Jakobovitz's annotations to the Chief Robbinate's ruling) and in Kielson, "Determining the Time of Death-Medical Aspects," 17 Journal of Halacha and Contemporary Society 7-13 (Spring 1989).
- 7. See sources cited in Bleich, "Of Cerebral Cardiac Death", 24 Tradition 44, 61 n.5

- (Spring 1989), reprinted in Time Of Death In Jewish Law, pp. 129-160.
- 8. Much of this information was derived from the articles cited in note 6 and a communication of Rabbi Moshe Tendler to the members of the RCA dated Summer 1991.
- 9. Apnea testing takes many forms. One standard test may involve providing the patient with 100% oxygen for 20-30 minutes through the respirator and then shutting off the machine, thereby allowing the carbon dioxide in the blood to rise but at the same time allowing for passive gaseous diffusion of oxygen through the tubes of the machine or through a tube inserted directly into the trachea. This allows the CO2 in the blood to rise, enabling a test of the respiratory response without depriving the patient of necessary oxygen in the interim. While a
- normally-functioning brain-stem would induce respiration at a fairly low pressure of  $C0^2$ , a diagnosis of death will not be confirmed until the  $C0^2$  pressure is considerably above the normal triggering point but nevertheless fails to elicit a respiratory response.
- 10. Note that a flat EEG (electroencephalogram) is not a necessary condition for a brain death diagnosis. A flat EEG does not in any event insure brain-stem death but at best, indicates only absence of (perceptible) upper brain activity. Conversely, even in patients with a brain death diagnosis, sporadic, minmal EEG activity has occasionally been found. The Harvard criteria regard a flat EEG as helpful and confirmatory but not essential to a brain death diagnosis.
- 11. Compare letter of Rabbi Tendler printed in



will be declared dead.10

An additional test that is sometimes employed (when other clinical tests are deemed inconclusive) is radionuclide cerebral angiography [nuclide or radioisotope scanning]. A harmless radioactive dye is injected into the patient's bloodstream, typically through the intravenous tubing already in place. In brain dead patients, scanning will reveal an abrupt cutoff of circulation below the base of the brain with no visible fluid draining away. While many observers have described this test as nearly 100% accurate, others have claimed the brainstem circulation, especially in the medulla, is not well-visualized and absolute absence of blood flow to this region cannot be diagnosed with certainty.11

Note that a patient who is brain dead may theoretically continue to have muscle spasms or twitchings or even sit up. Whether this so-called Lazarus Reflex is an indicator of life will be discussed in due course; what is undisputed is that such movements are coordinated not from the brain but solely from the spinal cord. It should also be noted that there are several instances of clinically brain dead patients carrying live babies to term. Again, this may or may not be significant.

# Is Brain-Death An Acceptable Halachic Criterion Of Death?

This question breaks down into two distinct issues. First, is irreversible dysfunction of the entire brain a valid criterion of death? Second, even if the answer is yes, are the medical tests currently utilized in establishing such a condition halachically valid indicators of its presence? One could easily subscribe to "whole brain" death as a concept and yet reject the particular diagnostic tools employed.

There are anumber of halachic sources that are relevant to the question of "brain death," the most important being the

Mishnah in Oholot 1:6, the Talmud in Yoma 85a, passages in Teshuvot Chatam Sofer and Teshuvot Chacham Tzvi, and various pronouncements of R. Moshe Feinstein in his Iggrot Moshe.<sup>13</sup> This is not the forum for a detailed examination of these sources other than to note that a number of them are equivocal and subject to a variety of interpretations.

Briefly stated, the Mishnah in Oholot establishes the dual propositions that, first, physical decapitation of an animal is a conclusive indicator of death and second, some degree of subsequent movement is not incompatible with a finding of death provided that such movement qualifies as spastic in nature (pirchus be'alma) like the twitching of the "severed tail of a lizard." The Talmud in Yoma 85a, dealing with a person trapped under a building, rules that a determination of respiratory failure establishes death without the need to continue to uncover the debris to check heartbeat. Proponents of "brain death" argue that a dysfunctional brain-stem is equivalent to a decapitated one, (physiological decapitation), that destruction of the brain stem inevitably means inability to spontaneously respire (meeting the criterion in Yoma) and that subsequent "movement," whether the Lazarus Reflex or the heartbeat, falls into the category of pirchus since such movement is not coordinated from a "central root and point of origin,"14 i.e., the brain.

The counter-arguments are: first, physiological dysfunction is not the equivalent of anatomical decapitation. The only phenomenon short of actual decapitation that might similarly qualify is a total liquefication (lysis) of the brain, something that probably does not occur until well after cardiac arrest. Second, according to Rashi in Yoma, cessation of respiration is a conclusive indicator of death only when the person is "comparable to a dead man who does not move his limbs." While certain forms of postmortem movement may be charac-

terized as merely spasmatic and would not qualify as "movement," the rhythmic coordinated beating of a heart and the maintenance of a circulatory system can hardly be characterized as pirchus since such heartbeat is life-sustaining and identical to that in an normallyfunctioning individual. Reference is also made to the teshuvot of Chatam Sofer and Chacham Tzvi who both write that it is only the cessation of respiration and pulse (heartbeat) that allows for a determination of death and the Gemara in Yoma merely creates a presumption that upon cessation of respiration and an appropriate waiting time, one is permitted to assume that heartbeat has stopped as well. Since this assumption is obviously not true in the case of "brain dead" patients hooked up to respirators whose heartbeats are monitored, such patients may not be declared as dead.

The position of R. Moshe Feinstein, whose psak could well have been definitive at least in the United States, is unfortunately a matter of some controversy. His son-in-law, Rabbi Dr. Moshe Tendler, a Rosh Yeshiva in RIETS and Professor of Biology, Yeshiva College, has vigorously argued that Rabbi Feinstein supported a total "brain death" standard based on the concept of decapitation in Mishnah Oholot. 15 His position finds strong support in Iggrot Moshe, Yoreh Deah III no. 132 which seems to validate nuclide scanning as a valid determinant of death. This is also the understanding of the Israeli Chief Rabbinate, R. David Feinstein, (who admits, however, to having no inside information on the topic) and R. Shabtai Rappaport, the editor of R. Moshe's responsa.16

Others, however, have interpreted his teshuvot very differently, pointing out that R. Moshe reiterated twice (indeed, in one instance two years after the "nuclide scanning" reference) that removal of an organ for transplantation was murder of the donor. 17 (R. Tendler's re-

the October 1991 Jewish Observer with the degree of skepticism expressed by Dr. Keilson, supra note 6, at 12. Indeed, some earlier studies had indicated that angiography only measures deficit, not cessation of blood flow even to the cerebrum and that up to 24% of normal blood flow could still be present. Modern refinements in these techniques probably allow for a definitive determination of zero blood flow to the cerebrum but "persistent perfusion and survival of the brain stem" remain a distinct possibility. See studies cited in Bleich, supra note 7, at notes 13-21. I have no information

- as to the accuracy of any of those studies; I simply point them out for the edification of the
- See the sources in the medical literature cited by Bleich, supra note 7, at 62 n.5 (at 133, n.5 in the book).
- 13. See Teshuvot Chatam Sofer, Yoreh Deah no. 338; Teshuvot Chacham Tzvi, no. 77; and Iggrot Moshe, Yoreh Deah II, nos. 164, 174; Yoreh Deah III, no. 132; Choshen Mishpat II, nos. 72-73.
- See Peirush HaMishnayot of Rambam to Oholot 1:6.
- 15. See, for example, Rabbi Tendler's letter in

October 1991 Jewish Observer.

- 16. The Chief Rabbinate's ruling accepting "brain death" explicitly relies on R. Moshe for authority. See Techumim Vol. 7, 187-192 (5746) and Jakobovitz, "Brain Death and Heart Transplant: The Israeli Chief Rabbinate's Directives," 24 Tradition 1-14 (Summer 1989); R. David's understanding is quoted by R. Tendler in his own October letter to JO; and R. Shabtai Rappaport's letter appears in 12 Assia no. 3-4 (Kislev 5750), pp.10-12.
- 17. See Iggrot Moshe, Yoreh Deah II, no. 174

(65)

sponse: Both of those teshuvot refer to comatose patients in a persistent vegetative state who are capable of spontaneous respiration and are very much alive and not to those who are respiratordependent). They also cite R. Moshe's express opposition to proposed "brain death" legislation in New York unless it contained a "religious exemption." (R. Tendler's response: Although R. Moshe accepted the concept of "brain death," his support of an exemption was simply to accommodate the views of other religious Jews who disagree). Finally, they note that in the very teshuvah upholding the use of angiographic scanning, R. Moshe approvingly cites Teshuvot Chatam Sofer, Y.D. no. 338 (who insists on absence of *dofeik*, pulse, and indeed states that one is dead only if there is an inability to breath and no other sign of life is recognizable with them (Vegam lo nikarim bahem inynei chiyut achairim). Their conclusion: R. Moshe merely validated nuclide scanning as a criterion to verify one determinant of death, i.e., absence of respiration, but did not maintain that it alone was sufficient.19 This author certainly lacks both the competence and the authority to resolve this dispute but presents it to the reader so that he may see why this area has been so fraught with unresolved controversy.

# Contemporary Views

The following is a cataloguing of the major schools of thought among contemporary *poskim* and *rabanim* on the brain death issue and some of the recent events connected with this question.

1. As noted, Rabbi Dr. Moshe Tendler, has been the most vigorous advocate for the halachic acceptability of brain death criteria. In his capacity as chairman of the RCA's Biomedical Ethics Committee, Rabbi Tendler spearheaded the preparation of a health-care proxy form that, among other innovations, would authorize the removal of vital organs from a respirator dependent, brain dead patient

for transplantation purposes. Although the form was approved by the RCA's central administration, its provisions on brain death were opposed by a majority of the RCA's own *Vaad Halacha* (Rabbis Rivkin, Schachter, Wagner and Willig).<sup>20</sup>

2. The Israeli Chief Rabbinate Council, in an order dated Cheshvan 5747, has also approved the utilization of "brain death" criteria in authorizing Hadassah Hospital to perform heart transplants but on a somewhat different theory than Rabbi Tendler. Positing that cessation of independent respiration was the only criterion of death (based on Yoma 85 but somewhat inexplicably also citing Chatam Sofer, Y.D. no. 338), the Rabbinate ruled that brain death was confirmatory of irreversible cessation of respiration. Theoretically, this would allow for a standard far less exacting than clinical brain death, perhaps nothing more than failure of an apnea test. Indeed, Dr. Steinberg, the principal medical consultant to the Rabbinate, dismissed any requirement of nuclide scanning since destruction of the brain's respiratory center may be conclusively verified without such test.21 Since defining "death" exclusively in terms of inability to spontaneously respire would lead to the absurdity that even a fullyconscious, functioning polio patient in an iron lung is dead, a subsequent communication from R. Shaul Yisraeli, a member of the Chief Rabbinate Council, qualified the Rabbinate's ruling by imposing, as an additional requirement, that the "patient be like a stone without movement," 22 (but apparently maintaining that heartbeat does not qualify as such movement). It is probable, though not certain, that R. Tendler's test of "physiological decapitation" and the Rabbinate's newly formulated test of "respiratory failure coupled with profound nonresponsiveness" amount to the same thing though the Rabbinate has not retracted from its noninsistence on nuclide scanning.

3. Rabbi J. David Bleich, Rosh Kollel at Yeshiva University and author of many

papers and a recently published book on the subject, has stated that anything short of total liquification (lysis) of the brain cannot constitute the equivalent of decapitation. He further maintains, relying on Rashi in Yoma, the Chatam Sofer, and the Chacham Tzvi, that even total lysis would be insufficient in the presence of cardiac activity but dismissed the matter as being only of theoretical importance since cessation of heartbeat inevitably occurs prior to total lysis. He also asserts that his position is not based on stringency in case of doubt but rather on the certainty that the brain dead patient is still alive, a certainty that could be relied upon even to be lenient, e.g., a Cohen may enter a "brain dead" patient's room without violating the prohibition of tumat met.

4. Rabbi Aaron Soloveichik, Rosh Yeshiva of Brisk and RIETS, has gone slightly further than Rabbi Bleich. Even if the heart has stopped and the patient is no longer breathing, the patient is alive if there is some detectable electrical activity in the brain.<sup>23</sup> It has been noted, however, that there is no recorded instance of this phenomenon occurring.

5. Rabbi Hershel Schachter, Rosh Yeshiva and Rosh Kollel of RIETS, has taken a more cautious view. Conceding that the concept of "brain death" may find support in the decisions of R. Moshe, he concludes that such a patient should be in the category of safeik chai, safeik met (doubtful life). While removal of organs would be prohibited as possible murder, one would also have to be stringent in treating the patient as met, e.g., a Cohen would not be allowed to enter the patient's room.<sup>24</sup>

6. Most contemporary poskimin Eretz Yisrael (other than the Chief Rabbinate) have unequivocally repudiated the concept of death based on neurological or respiratory criteria. 25 Of special significance are recent letters 26 signed by R. Shlomo Zalman Auerbach and R. Yosef Elyashiv, widely acknowledged as the leading poskim in Eretz Yisrael, (if not



<sup>(5728)</sup> and Choshen Mishpat II, no. 72 (5738). The teshuvah in Yoreh Deah III, no. 132 cited in support of brain death criteria was authored in 5736.

<sup>18.</sup> Written statement of 8 Shevat 5737.

<sup>19.</sup> It should be noted, however, that the teshuvah concerning nuclide scanning was addressed to R. Tendler for his own guidance, surely entitling his understanding of the responsa to great weight.

<sup>20.</sup> The current status of the original RCA proxy is unclear. In light of the negative psak of Rabbis Auerbach and Elyashiv, Rabbi Marc Angel, the President of the RCA, circulated a

cover letter to the membership cautioning that the proxy form should not be used until the individual rav has thoroughly studied the issue and consulted experts in the field. Rabbi Tendler has similarly stated that at least portions of the proxy form were merely a first draft to be circulated to rabanim.

Dr. Steinberg's paper, originally prepared to assist the Chief Rabbinate in their deliberations, appears in Or Hamizrach (Tishrei 5748).

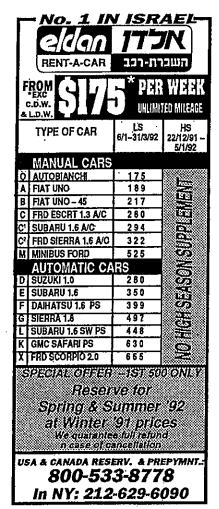
<sup>22.</sup> Quoted in Bleich, Time Of Death at 167-168.

<sup>23.</sup> His views may be found in 17 Journal Of Halacha at 41-50 (Spring 1989).

Rabbi Schachter's intermediate position may be found in the same journal at pp. 32-40.

<sup>25.</sup> These include R. Elazer Schach, Rosh Yeshiva of Ponevez; R. Yitzchok Weiss, recently deceased Rav of the Eida Chareidis; R. Yitzchak Kulitz, Chief Rabbi of Jerusalem; R. Eliezer Waldenberg, author of Tzitz Eliezer; R. Nisim Karelitz, Chief Rabbi of Ramat Aharon; R. Shmuel Wosner, Rabbi of Zichron Meir; and R. Nosen Gestetner. References to those decisions can be found in Bleich, Time Of Death at 144-145.

<sup>26.</sup> Letter of 18 Menachem Av 5751. A second



the world) stating that removal of organs from a donor whose heart is beating and whose entire brain including the brain stem is not functioning at all is prohibited and involves the taking of life. Unfortunately, these very brief communications do not indicate if the psak is based on vadei (certainty) or safeik (doubt) nor do they address what the decision would be in case of total lysis.

# Halachic And Legal Ramifications

Obviously, in a matter so fraught with controversy, every family confronted with the tragic situation of a brain dead patient must follow the ruling of its posek. To the extent the patient is halachically alive, removal of an organ even for pikuach nefesh would be tantamount to murder. The principle of ain dochin

nefesh mipnei nefesh - that one life may not be set aside to ensure another life — applies with full force even where the life to be terminated is of short duration and seems to lack meaning or purpose and even where the potential recipient has excellent chances for full recovery and long life. If, on the other hand, the donor is dead, the harvesting of organs to save another life becomes a mitzvah of the highest order. In light of the overwhelming opposition to the "brain death" concept, caution and a stance of shev v'al taaseh (passivity) appears to be the most prudent course. How the "brain death" problem will play out in other areas such as inheritance, capacity of a wife to contract a new marriage, or the need for chalitzah if a man dies leaving a brain dead child will have to await further clarification.

There are, however, two other points that need to be considered. The argument is occasionally made that if halachah rejects the concept of "brain" or "respiratory" death, Orthodox Jews would be unable to receive harvested organs on the grounds that the recipient would be an accessory to a murder. As others have noted,27 this conclusion does not follow. To the extent the organ in question would have been removed for transplantation whether or not this specific recipient consents, i.e., there is a waiting list of several people, the Orthodox recipient is not considered to be a causative factor (gorem) in the termination of a life. There is no general principle in halachah that prohibits the use of objects obtained through sinful means. It is true that if, because of tissue typing and the like, the organ is suitable for only one recipient and if that recipient declines the transplant, the organ will not be harvested, an Orthodox recipient may indeed be compelled to decline. But this is rarely, if ever, the case.<sup>28</sup>

A second point: as noted, "brain death" is the legal definition of death in the vast majority of the United States. New York is the only state that requires medical personnel to make a reasonable effort to notify family members before a deter-

mination of brain death and to make "reasonable accommodation" for the patient's religious beliefs.<sup>29</sup> In all other jurisdictions, doctors would be empowered unilaterally to disconnect a patient from life-support mechanisms once that patient meets the legal definition of death.<sup>30</sup> Hospital personnel may or may not defer to the wishes of the family but there is no duty on their part to do so or even to ascertain what those wishes are.<sup>31</sup>

Perhaps one point of consensus that may emerge in an area otherwise fraught with acrimonious controversy would be the desirability of enacting "religious accommodations" exceptions nationwide. After all, even the proponents of a "brain death" standard understand that others, in all honesty and conscience, may hold a different halachic view, one which they should not be compelled to violate. Hopefully, our community will be responsive to such an effort.

# **Conclusion**

"You preserve the soul within me and You will in the future take it from me" (Daily Prayers). Only God who is the source of all life can take life away. We are enjoined to cherish and nurture life as long as it is present, no matter how fleeting or ephemeral. Yet it is precisely because each moment of life is so precious that God has imposed on man the awesome responsibility of defining the moment of death, the point after which the needs of the dead may, and indeed must, be subordinated to those of the currently living. No one has ever seen a neshamah leave a body and it is the unenviable task of our gedolim and poskim to tell us when this occurs. May Hakadosh Baruch Hu grant them the insight to truly make our Torah a Torat Chayim.

Rabbi Breitowitz is the Rabbi of the Woodside Synagogue in Silver Spring, Maryland and Assistant Professor of Law at the University of Maryland Law School. He is the author of a forthcoming book, The Plight of the Agunah: A Study in Halachah, Contract and the First Amendments.

letter reaffirming this stance was issued during the Aseret Yemei Teshuvah 5752.

<sup>27.</sup> See comments of R. Soloveitchik, cited in note

<sup>28.</sup> According to a recently published article in the Journal Of The American Medical Association (Jan. 1992), the demand for hearts, kidneys, and lungs far exceeds the available supply.

<sup>29.</sup> See 10 N.Y. C.R.R., sect. 400-16 (1987). The

regulation mandating religious accommodation is also reprinted in an excellent article by Zweibel, "Accommodating Religious Objections to Brain Death: Legal Considerations," 17 Journal of Halacha 49 (Spring 1989).

<sup>30.</sup> Of course, even in New York, only "reasonable accommodation" is required and one can well imagine triage considerations forcing patients off respirators prematurely.

<sup>31.</sup> Moreover, even where doctors defer to the family's wishes, insurance companies may refuse to pay the costs of sustaining what is legally regarded as a cadaver. This is likely not to be a problem in New York since the regulatory duty of "reasonable accommodation" prevents a determination of brain death.

#### LETHAL LEGISLATION

#### ROBERT BERMAN

Imagine for a moment you are terminally ill and someone magically has the antidote to your illness buried in his body. He is willing to have it surgically removed, but only if you pay him for his pain, recuperation time, and the risk of having surgery. You would gladly agree, but there is one catch: U.S. law prohibits it. As a result, you die.

Welcome to the world of organ failure, where demand for organs far outstrips supply and buying organs is illegal. Over the past decade, the number of people waiting for organs has grown from thirty-five thousand to eighty-seven thousand, while the number of organ donors has remained flat. By and large, all attempts to increase organ donation rates have failed. Giving monetary compensation to incentivize live kidney donors is, in many cases, the last chance for life for the fifty thousand Americans awaiting a kidney. Yet due to U.S. legislation that prohibits the selling and purchasing of organs, more than sixty-five hundred Americans die unnecessarily every year.

In 1984, without much debate, Congress hastily passed the National Organ Transplant Act (NOTA) that, inter alia, makes it a federal crime to purchase or sell human organs for use in human transplantation. NOTA was enacted, in part, to protect poor people from being exploited. Ironically, it does just the opposite, de facto discriminating against poor people in two ways.

First, since NOTA makes buying an organ illegal, the only avenue to obtain one, given that fact that demand far outstrips supply, is the black market. Every year, approximately three hundre invealthy Americans travel to the third world, where law enforcement is often more lax, in order to acquire kidneys. Poor Americans, on the other hand, cannot afford the airfare, let alone the price of a kidney, which often exceeds \$100,000.

Second, as an act of misguided paternalism, NOTA deprives poor people the right to sell their kidneys in an effort to "protect" them from their own "poor judgment." If the government desires to address economic inequality, it should provide the poor with better access to basic necessities, such as health care. In the absence of providing thorough health coverage, the government should allow poor people the agency to act in their own best interest. Outlawing the sale of organs will not correct underlying social inequalities.

The unregulated and illegal nature of the growing black market for organs results in artificially inflated kidney prices (research shows that under a regulated free market kidneys would sell for \$3,000 rather than \$100,000), brokers absconding with deposits without delivering the organs, and an increase in medical risks due to the back-room operating environments found in the Far East and South America. Back-room organ procurement today is the illegal abortion of yesteryear.

Historically, the public feels that to donate an organ is divine but to sell an organ is sinful. The objections most often heard can be divided into two categories: ethical and pragmatic. Selling a body part seems, at first blush, unethical. Yet current U.S. law allows a person to do just that. It is legal for men to sell their sperm, women to sell their limited number of reproductive eggs, and people to sell their blood and hair, all of which specifically render the body a commodity. To apply a different standard to organ donation is inconsistent and, in fact, unethical

Ethical support for financial compensation for organs is found in some religious law: the past three chief rabbis of Israel have all ruled that it is ethically permissible for both donor and reci tient to exchange financial remuneration for an organ by explaining that ultimately accruing conomic gain from this act would not deprive the life-saving donation of its original ethical quality.



Another concern is that poor people need to be protected from the pressure they might feel to sell an organ in order to receive the income. Yet pressure can stem from sources other than financial needs. A family member most likely feels obligated to "voluntarily" donate an organ to a relative due to feelings of guilt or pressure from other family members. These pressures might be even greater than those that a poor person feels due to economic desperation. Yet the government chooses not to prohibit altruistic family donations on these grounds of pressure. (If the government is adamant to "protect" the poor from selling their organs, it could legalize payment for organs and ban the poor from the donor pool white at the same time offering a higher price per organ to induce the middle class to sell. Of course this too is discrimination against the poor.)

There are two commonly raised pragmatic objections to permitting the sale of organs. First, the government doesn't want to encourage people to undergo the medical risk of surgery. But the government does so by encouraging altruistic donations, and getting paid for it doesn't increase this risk. Also, the medical establishment finds this risk of surgery to be acceptable (1 in 20,000 chance of dying).

Second, there exists the concern that life without an organ (e.g., liver lobe or kidney) will shorten one's life span. This fear is muted by the fact that a liver cut in half grows back to full size and functions perfectly, and empirical evidence shows that one can live a normal life span with only one kidney. Accordingly, risk-conscious insurance companies do not raise their rates for someone who donated a kidney or a liver lobe.

Additionally, it is not unheard of for society to pay someone to bear a health risk for the benefit of others. Examples of such arrangements include the hazard pay offered to journalists in war zones, coalminers, bridge builders, firemen, and bomb disposal experts.

NOTA mandated the creation of the United Network of Organ Sharing (UNOS), the quasi-governmental organization that holds a monopoly on organ procurement. It is UNOS that persists in supporting the no-sale policy regardless of the organ shortage and the rising number of accompanying deaths.

To make matters worse, UNOS creates more obstacles by prohibiting donors from donating organs based on the recipient's ethnic or religious affiliation. UNOS requires that a good Samaritan donate blindly, not knowing anything particular about the recipient that would motivate the donor to donate. To do otherwise, UNOS believes, would be discrimination.

Out this approach effectively removes all incentives for altruistic donation. It is human natural to want to help a person who belongs to the group that you identify with. Favoritism toward one's own group, known as particularism, is a natural sociological phenomenon. So as a result of people not being able to direct their donation to group members they identify with, people simply don't donate at all. UNOS would rather operate in the fantasy of a normative politically correct world rather than in reality.

In fact, footprints of particularism are nonetheless visible in other legally and socially acceptable acts. A Black person may leave all his assets to a college fund that supports only Black students, and expectant mothers are allowed to "discriminate" when selecting their unborn child's adoptive parents.

Furthermore, people are allowed to donate all of their money to the religious institution of their choice, such as a church, and they are not required by law to donate blindly to the charity that needs the money the most or to equally divide their money between all the different faiths.

If particularism is allowed in allocating one's financial assets, why shouldn't it similarly be permitted with one's physical assets—especially when this policy would increase overall organ donor rates? If UNOS's policy were applied to the charitable sector, it would greatly reduce charitable giving. People have a right to choose the recipient of their kidneys as well as their money.



By depriving sick Americans access to means that can save their lives, NOTA violates the Universal Declaration of Human Rights (to which the United States is a signatory) that recognizes a citizen's right to life. The International Forum for Transplant Ethics has recommended lifting the ban on kidney sales from living kidney donors pending better justification for the prohibition of such transactions. Their call should be heeded.

Tens of thousands of Americans have needlessly died because selling organs is illegal and altruistically donating organs to a person based on similarity of faith or race is prohibited. This appalling loss of life is avoidable. UNOS needs to be challenged to allow directed donation, and NOTA legislation must be changed to allow for financial remuneration. Paying for an organ is morally odious only to one who is not dying to get one.



VI. Competition and Cooperation in Business

לבוא זה בזהיי, שהותרה הסבת נחלה, שפסק אותו הדור של באי הארץ שנאסרה להם הסבת נחלהיי, והוא אחר מהמעמים שמחמתם עשו חמשה עשר באב ליום טוביי, מהאחרונים יש שכתבו שבחמשה עשר באב נתחדש להם דרוש זה שדרשו מהמקרא שאין האיסור נוהג אלא באותו הדור של באי הארץיי.

מטעם שלא תסוב נחלה ממטה למטה על ידי נשואי הכת תיקנו לאחר המלחמה של פלגש בנבעה • תקנה לאותו הומן: לאחר שלא נשארו משבט בנימין כי אם שש מאות אישיי אמרו וקני הערה: ירשת פליפה לבנימן ולא ימחה שבפ מישראלי. ופירשו חכמים שהתנו על שבם בנימין שלא תירש בת הבן עם האחים™, שלפי שהיתה או בל ארץ בנימין לשש מאות איש בלבר והיה מניע הרבה מן הנחלה לאשה אחת הבאה לירש, ואם תינשא לשבט אחר נמצאת נגרעת נחלת שכט בנימין, לפיכך התנו שבמקום שיש בנים יורשים את אכיהם ואין הנחלה נעקרת מבני המת שלא תירש בת הכן עמהם, אף על פי שהרי זה נגר ההלכה⁴, שהפקר בית דין הפקר⁴, אבל אם לא הנית אלא כנות לא תיקנו כלום, וגם בת הבת תירש עמהם, שלא ניחא לו למת שתיעקר נחלתו מזרעו, זכן כשיש בנות ובת הבן, תירש בת הבן את כל הנכסים כדין א, ומסתמא היו נזהרות הכנות היורשות שלא להינשא לשבט אחר, שלא תסוב הנחלה לשבט אחר זי. יש מהראשונים מפרשים ששאר השכפים התנו למוכתם עם שכם בנימין, שכל אשה שישאו משאר השבטים והיא יורשת נחלה, כנון שהיא בת הנחלה תעבור הנחלה שלא תעבור הנחלה משאר השבטים לבנימין, מאחר שהם אנשים מועטים ניש להם הרבה נחלה 45.

יש מן הראשונים שנתנו מעם לדבר שאין הבן

שמואל בגמרא שם קכ א. ועי' רמב"ו ורשב"ם עה"ת שם משכ׳ לפי הפשט הוזהרו אף בנות צלפחד. 36 תענית 🧦 בוב"ב קכא א. - 37 רשב"ם ב"ב שם. 'אני' גמי 38 שמס, ועי' תום' תענית שם ד"ה יום מש"כ דהיינו יו"ם, פועי' אליה רבה סי' תקפ כמה פירושים בכוונתם. וע"ע חמשה עשר באב על שאר המעמים ליו"מ של ט"ו באב. גכורות ארי תענית שם, ועו"ש שתמה על פי' רשב"ם שלא יתכן שעשו שמחה על שמתו אבותיהם, ועור שאין באן איסור שהותר שלבאי הארץ נאסר לעולם ולבניהם נאסר מעולם. 40 עי' שופטים כ. שם כ 41. .טם כא יו. 43 ב"ב קמו א. ע"ע הפסר בי"ד. רשב"ם שם. ועי' תשב"ץ ה"נ סי' שכב. 48 שמ"ק ע"ע ירושה. <del>4</del>6 שם כשם ר"ח ורא"ם, ועי' הר"י פרלא לרם"ג פרשה כו כבאורם, ובשמ"ק שם דחה שהגי' על שבט בנימין, אבל

יורש את אמו כשהוא בקבר להנחיל לאחים מן האב<sup>64</sup>, שהוא כדרך שמצינו שהקפירה תורה בהסבת נחלה ממטה למטה, ולכן ירושת הכן את האט שהיא מסכת נחלת האס, דינה אם יורש בחייו, שאין בה כל כך עקירה ממשפחת האס, שהכן את הוא ירך אמו, ואם אחר כך ימות ויירשו אחיו מן האב ולא מן האס, אין קפידא, כיון שבשעת ירושת הכן לא הוסבה הנחלה, אבל אם הוא מת בחיי אמו, שבשעת הירושה תתעקר הנחלה ממשפחת האס, לכן אינו יורש, אלא קרוביה מאכיה יורשים.

ָּהָטְגַּר. ע״ע נגעי ארם; נגעי בנדים; נגעי בתים.

לַ**סְבַּת בְּבוּל.** איסור שינוי הסימנים של תחומי קרקעות שבינו לבין חברו, באופן שקרקע חברו תיכנס לתוך שלו.

הפרקים — א. האיסור: ב. איסורים דרבנן.

א. האיסור. אסור לשנות הגבול בינו ובין זולתו, עד שיתכן למשקר שיאמר שקרקע זולתו היא שלו, והעושה כן עובר בלא תעשה, שנאמר: לא תסיג גבול רעך אשר גבלו ראשונים בנחלתך אשר תנחל בארץ אשר ה' אלהיך נתן לך לרשתה', היינו שלא יחויר סימן חלוקת הקרקע לאחור — ולא תסיג הוא מלשון נסנו אחור" — לתוך שדה חברו כדי להרחיב את גבולו", ויש מפרשים לא תסיג מלשון כספך היה לסיגים, ופירושו לא תפחות", ומה תלמוד לומר, אם בפרהסיא הרי כבר נאמר ולא תגולי, ואם בסתר הרי כבר נאמר לא תגנבו", הא למדת שהעוקר תחומו של חברו בארץ ישראל עובר בשני לאוין. תחומו של חברו בארץ ישראל עובר בשני לאוין. יכול אפילו בחרץ לארץ, תלמוד לומר בנחלתך אשר תנחל, בארץ ישראל — היינו בכל מקום שיש עליו קרושת ארץ ישראל" — עובר בשני לאוין, בחוץ קרושת ארץ ישראל" — עובר בשני לאוין, בחוץ

גו' ר"ח ורא"ם היא עם שבט בנימיו, ולא כמש"כ בדק"ם שם שגירסתם בן הבת. 49 ע"ע ירושה. 50 תשו' ר"י בר אליסים בשו"ת הרשב"א תולדות ארם סי' בז, ועי"ש בתשובות שלאחריה.

הטגת גבול. 1 דברים יט יד. ספתמ"צ להרמב"ם מל"ת רמו. 2 ישעיה מב יו. 3 רש"י דברים שם. 4 ישעיה א כב. 5 יראים השלם מי קכט ועי' ראב"ע 4 ישעיה א כב. 5 יראים השלם מי קכט ועי' ראב"ע עה"ת שם שהוא עניו של השתתה. 6 ויקרא יט יג. 7 שם יא. 8 ספרי דברים שם פסקא קפח לני' הסמ"ג לאויו קנג, ונ' שכ"ה ג'' הרמב"ם לחלן. בספרי לפנינו לא הוכר אלא והרי כבר נאמר לא תנוול בלבד. 9 מכ"ח תקכב. וע"ע ארץ ישראל כרד ב עמ' ריד בשם כפתור ופרח תער שכל ההבדלים ביו קרושה ראשונה וקרושה שניה והריונים אם בסלה הקרושה או לא בסלת הם רק בנוגע

לארץ אינו עובר אלא משום לאו אחר בלבדים. לפיכך המסיג גכול רעהו והכנים מתחום חברו בתוך תחומו — מהקרקע שכתוך תחום חברו לתוך שלו— אפילו מלא אצבע, אם בחוקה עשה הרי זה גולן. ואם הסיג כסתר הרי זה גנב, ואם בארץ ישראל הסיג הגבול הרי זה עובר בשני לאוין, בלאו גולה או בלאו נובה ובלאו לא תסיניי. לדעת הראשונים הסוברים שבנולת קרקע אינו עובר בלאו של לא תנזוליי, אינו עובר בהסנת נבול בארץ ישראל אלא בלאו של לא תסיג בלבד, ובחוץ לארץ אינו עוכר על לאו כלל, אלא עבירת גזלה יש בידו והוא גזלן דרבנן<sup>13</sup>. וכתבו ראשונים שמה שאמר הכתוב "אשר, גכלו ראשונים" הוא מפני שרכר־הכתוב־בהוה\*, שלא ישנה בתחום הישן בסתר ויאמר שכאן היה מעולם, כי התחום החדש ניכר וידוע ואין אדם משנה אותו⁴ג

הלאו גמגה במנין המצות גי, ונוהג בכל זמן בי, ואין לוקים על לאו זה, מפני שהוא לאו שניתן לתשלומין גי.

בשיעור הקרקע שבלאו זה נסתפקו אחרונים אם הוא כלאו של גול וכל דבר שבממון ששיעורו בשוה פרוטה<sup>18</sup>, או שלא תסיג נזרת־הכתוב\* היא, שהרי אינו נוהג אלא בארץ ישראל, ואינו בכלל דברים שבממון<sup>19</sup>.

המסיג גבול ובנה על הקרקע שגזל בנינים גדולים, כתבו ראשונים שחייב לסתור הכל ולהחזיר הקרקע, שלא עשו תקנת־השבים\* בקרקעייא,

מלבד הלאו של לא תסיג, הזהירה תורה על הסנת גבול בקללות שבהר עיבל: ארור מסיג גבול רעהוס?, שאף שם פירושו שמחזיר התחום לאחוריו

למצות התלויות בארץ בלבד ולא לשאר הדינים. - 10 ספרי .11 רמכ"ם גנבה פ"ו הי"א; שו"ע חו"מ שען א ובטור שם לא הזכיר הלאוין של גזלה וגנבה, ועי' בסמוך. 12 עי' תוס' ב"מ סא א ד"ה אלא ותשו' הרא"ש כמור שעא, וע"ע גזל כרד ה ציון 331. 13 פרישה וסט"ע שם בד' הטור שלא הזכיר הלאויז, ועי' ספרי דבי רב לר"ר פארדו על הספרי שם שלשיטה זו הספרי ר"ל לא תגזול דרבנו, והר"י פרלא בביאור לרס"ג ל"ת רעא כ' שהַספרי הוא כר' אליעזר שקרקע ננולת, ע"ע גול עמ' תעו, ואיז הלכה כן, ועי' שמ"ק כ"מ שם בשם נליון תוס'. ובב"ח כ' שהטור ו"? כהרמב"ם. 14 רמב"ז עה"ת שם. ועי' להלן פי' אחר כעקירת תחומין של שבטים שחלקו הגשיאים. 15 סהמ"צ ל"ת רמו: סמ"ג לאוין קנג: החינוך מצוח 16 החינור שם, ועי"ש במנ"ח שמש"כ בכל מקום מס"ה שהרי אין הלאו אלא בא"י. : חינוך שם תוס׳ שבת פה א ד"ה לא תסיג וחוליו פכ ב ד"ה הזורע. .18 ע"ע גול וע' שעורים וע"ע גול עמ' תנד. מנ"ת שם, וכ' שמהרמב"ם משמע כצר א' שלא כ' אפשרות לעבור בלא תסיג מבלי לא תגזול. וצ"ל שכמלא אצבע שכ' הרמב"ם הוא לדונמא בעלמא ושיעורו שוה פרומה, ועי׳

וגונב את הקרקעיי, וכן בספר משלי הזהיר ואמר: אל תסג נבול עולם אשר עשו אבותיך בי ; אל תסג גבול עולם ובשרי יתומים אל תבאיי.

מלבד האיסור של הסנת נבול בין אדם לחברו, למדו מכתוב זה של לא תסיג אף איסור עקירת נכול שבין השבטים, ואמרו: מנין לעוקר תחומין של שבמים שעובר בלא תעשה. תלמוד לומר לא תסיג נבול רעך 24, ואמרו: אשר נבלו ראשונים במה שתיחם יהושע בן נון הכתוב מדבר, אתה אומר במה שתיחם יהושע בן נון, או אינו אלא במה שתיחמו כנענים, כשהוא אומר בנחלתך אשר תנחל, הרי מה שתיחמו כנענים אמור, הא מה תלמוד לומר אשר גבלו ראשונים, במה שתיחם יהושע בן נון<sup>25</sup>. וות אזהרה של של משונים שהוא משונים וזו אזהרה שלא ישנה תחום החלוקה שחילקו הגשיאים את הארץ לשבטים או ליחיד מהם, ועל כן אמר אשר גכלו ראשונים, הם אלעור הכהן ויהושע בן נון ונשיאי המטות, ולכן הוהיר: בנחלתך אשר תנחל ונו׳26. ויש מן האחרונים שכתבו שאפילו בהסכמת שני השבשים אין יכולים לעכור ולשנות התחומין של יהושע ובית דינויי.

אף הסנת גבול במובן אחר דרשו חכמים מפסוק זה: שלא להסיג גבול שגבלו. ראשונים, שהם האמוריים והחויים שהיו בקיאים בישובה של הארץ וקבעו גבולות היניקה של הצמחים יש מון הראשונים מפרשים שזהו איסור לימע ממוך למיצר, להכחיש קרקעו של חברו כשיעור היניקה שנבלו ראשונים יש מפרשים שזהו איסור לזרוע כלאים, ראשונים לוקה משום לאו זה מפני שהוא לאו אלא שאינו לוקה משום לאו זה מפני שהוא לאו שבכללות, שכולל גם המנת תחום הקרקע כפשוטו.

בפיום לפ' שקלים להקליר המתחיל אז ראית וספרת שאצבע היא מירת הארץ הקטנה כיותר. 19א שו"ת הרשב"א ת"ג סי' קפח, והובא ככ"י שעו; רבנן ירוחם מישרים נל"א ח"ו, והובא בב"י שעא: רמ"א בשו"ע שם א. ועי' תשוה"ג שערי צרק דף פ סי' יא, ועי' מל"מ גנכה פ"ח הי"א. וע"ע נול כרר ה עם' תסב על תקנת השבים בקורה. . 21 רברים כז יז. 21 רש"י שם. ובתרגום: דישני תחומא 22 משלי כב כת, ועי"ש ברלכ"ג ומצודת דוד שפירשו על 24 ספרי שופטים 28 שם כני. המשנה תחום קרקע. פסקא קפח לני' רמכ"ן ורכנו הלל לספרי שם, וכ"ה בספרי הוצ' הוראוויץ. בספרי שלפניגו: אל תסג גבול 25 מדרש תנאים שופטים שם ובהערות שם . ธราช שר"ל שלא לעקור תחומים של שבמים כבספרי. וצ"ב מה ר"ל בתחום שתיחטו כנענים. 26 רמב"ן שם, ועי"ש שכ' במעם המצוה שלא יחשוב אדם כי מעו החולקים או שיוציאו לעו על הנורל ולא יהיה זה בעיניו נול. 27 ספרי דבי רב שם, ומהרמכ"ן שם ל"מ כן. 29 רש"י שם, ועי' מהרש"א ומהר"ם פה א ורש"ו. שם שחולק על התום' לחלו, ועי' מנ"ח מצוה רמה שכ"ד הרמב"ם והחינוך. ועי' הר"י פרלא לרס"ג ל"ת רעא

ועוד שכיון שיש בכלל לאו זה גם אזהרת הסגת גבול בקרקע שאין לוקים עליה לפי שניתן לתשלומין, לכן אין לוקים על לאו זה גם בזורע כלאים.

ב. איסורים דרבנן. כמה איסורים דרכנן הסמיכו חכמים ללאו זה של לא תסיג גבול רעך: מנין למוכר קבר אכותיו שעובר בלא תעשה תלמור לומר לא תסיג גבול רעך בי, שעל ידי שמוכרו לאחרים הרי זה מסינ נכול קברות אכותיובי. ואינו אלא אסמכתא\*, שאין כאן איסור, והמעם הוא משום פגם משפחה בלבד 33. ויש מי שמצדר לומר שווהי דרשה נמורה ולא אסמכתא, אלא שאין האיסור אלא בארץ ישראל שנחלקה לשבטים על ידי יהושע והוקנים, והיה ידוע נחלת כל אחד למשפחותם, אכל בחוץ לארץ וכן בארץ ישראל מעת שגלו ישראל מאדמתם אין איסור זה נוהני. ואמרו: יכול אפילו לא נקבר אדם בו מעולם, תלמוד לומר בנחלתך אשר תנחל, הא אם קבר בו אפילו נפל אדם ברשותו אינו עובר בלא תעשה 35, שאינו בן נחלה ולא קנה מקום 36, וכן כתכו ראשונים שאין הנפל קונה את הקבר, שנאמר: לא תסיג גבול וגו׳ בנחלתך וגו׳, כל שיש לו נחלה יש לו גבול ושאין לו נחלה אין לו גבולזי, אלא שלפי זה הדבר תלוי במחלוקת תנאים, ווש מוברים שיש לנפלים קנין בקברותיהם <sup>13</sup>. ויש מפרשים שאם הלוקח קבר בו אפילו נפל בחיי אביו כבר החזיק את המקח ואינו עוברי3. ויש גורסים: עובר --- בנפל --- בלא תעשהיי.

וכן אמרו: במפנה קבר מלך וקבר נכיא הכתוב

שהאריך בגדר האיסור לפרש"י ע"פ סוגיית ב"ב כן א, 30 תום' שבת שם וחולין פב ב, וע"ע הרחסת נזסיו. ועי' מנ"ח רמה שחמה עליהם שמ"מ על לאו של כלאים שלא שייך בו תשלומין למה לא ילקה. .81 מפרי שם 32 פי' רבנו חלל שם. 38 ספרי דבי רב שם. וע"ע בית הקברות כרך ג עמ' רסא מחלוקת ראשונים, כשמכר אם יכולים בני המשפחה לבטל המכירה. מהרות אהלות רים ב. 85 ספרי שם לני' שלנו וכ"ה בילקום רמו תתקכא. ו"אפילו" ר"ל לא זו שלא נקבר בו אדם כלל אלא אפילו נקבר בו נפל. 36 רבנו הלל 37 ר"ש אהלות סופט"ו, ועי' נרה נו א שווהי דרשת הכותיים, ועי' מג"א סי' תקכו ס"ק כ, אבל בסדרי טהרות אהלות דף ריח האריך שכ"ר רשב"ג בסנהדרין מה א, אלא שהכותים דורשים לענין קבורה, ורשב"ג לענין 38 עי' סנהדרין שם ובר"ש אהלות שם ובסדרי מהרות שם רים ב, וע"ע נפל וע' קבר. 39 מלבי"מ לספרי שם. 40 כ"ה הגי' בסררש תנאים שופטים ע"פ מדרש הגדול, וכ"כ להגיה במאיר עין לספרי שם, ועיי מש"כ הוראוויץ בהערותיו לספרי שם. 41 ספרי שם לני' רבגו הלל, ובטאיר עין שם הביא מרבגו הלל נשיא 42 פי' ר"ה שם, וכ' כדגרסינן בגם' סוף במקום נביא. נזיר, ובבכלי שם אין רק בירושלמי נזיר פ"ט ה"ג ובמס' שמחות פי"ר, אבל לא הוזכר שם לא תסיג, ועי' מאיר עין שם. וע"ע פנוי מתים וע' קבר. 48 ספרי דבי רב שם.

מדבריי, שכל הקברות מתפנים חוץ מקבר מלך וקבר גביא, ואם פינו מקומם עובר משום לא תסיניי. ואף דרשה זו אינה אלא אסמכתאיי.

אף האיסור לישא מעוברת־חברו\* ומינקת־חברו\*, הסמיכו על פסוק זה של לא תשיניי, ואף זו אסמכתא בעלמא, שאינו אלא תקנת חכמים מפני סכנת הולדיי.

וכן אמרו: מנין למחליף דברי ר' אליעזר בדברי ר' יהושע ודברי ר' יהושע בדברי ר' אליעור, לומר — וי"נ: ולאומרº — על מהור ממא ועל ממא מהור, שהוא עובר בלא תעשה, תלמוד לומר: לא תסיג גבול רעך׳ , שהראשונים גבלו דברי ר' אליעור מה הם ודברי ר' יהושע מה הם ועל ממא אליעור מה הם ודברי ר' יהושע מה הם ועל ממא גבול כל אחד ואחדº , ויש מפרשים כיון שלמעשה גבול כל אחד ואחדº , ויש מפרשים כיון שלמעשה הלכה כאחד מהם כגון ר' אליעור ור' יהושע שהלכה כר' יהושעי , נמצא המחליף מסיג גבולו של הקב"ה מר' יהושעי , נמצא המחליף מסיג גבולו של הקב"ה אשר גבלו ראשונים שהיו חכמי התלמודº , וראשונים למדו מכאן שמי שיש בידו איזה ספר של פירושים יכתוב עליו את שם המחבר, שלא יבוא אדם לומר שהוא חיברו ויענש על כך יכ.

וגאונים כתבו שיש לילך אחר המנהג, שנאמר: לא תסיג גבול רעך אשר גבלו ראשונים יי

על גול עניים משום אל תסג גבול עולם, ע״ע גול עניים™.

על הסגת גבול במובן קיפוח פרנסת חברו ע"ע יורד לאומנות חברו וע' מהפך בחררה.

44 גי' רבנו הלל בספרי שם, וכ"ה במדרש תנאים שם ר' עקיבא אומר כו', וכ"ת בפי' מהר"ם אוחנא בסוף ספרי 45 ספרי דבי רב שם, וע"ע מעוברת ווארשא תרכ"ו. חברו וע' מינקת חכרו. ועי' תוספתא נדה פ"ב ה"ה וירושלמי מומה פ"ר ה"ג שהסמיכו לפסוק אל תסג גבול עולם ובשרי יתומים אל תבוא, ובמדרש תנאים שם הביא ב' הפסוקים, וע"ע הנ"ל אם לפ"ז בגרושה מוחרת. 46 עי' ספרי הוצ' הוראוויץ, ולפ"ז אינו מוסב על החלפת שמות התנאים, אלא ענין בפני עצמן. 47 ספרי שם הוצ' ר"מ א"ש והוצ' הוראוויץ ובמדרש תנאים (אלא שכ' במשנה בין דברי ר' מאיר לרברי ר' יהודה כו'), ובספרי 48 רבנו הלל שם. שלנו: נבול עולם. ספרי דבי רב שם. ועי' שבועוח יט א רב 50 ששת מחלוף דר"א לר"ע ודר"ע לר"א וברש"י שם שלא היה מקפיד לפי שאין ביניהם חיוב ופטור, ועי' חי' טצפה איתן שם שהעיר מל' הספרי שאיסור ההחלפה הוא רק כשיש נ"מ לדין, ועי' ירושלמי שבת פ"א ה"ב לית אנן צריכין חששין לשמועתיה דרב ששת כו' ועי"ש בפ"מ 15 ס' חסירים סי' חקפו בשם ס' הכבוד, ועי"ש בפי' החיד"א. ועי' מג"א סי' קנו ושו"ת נוב"י תניינא או"ח סי' כ ופי' מקור חסד לס' חסידים שם. רב שרירא גאון בטור חו"מ סי' שפח לענין מנהג בדיני ממונות, וכ' דאמרינן מנלן דמנהגא מילתא שנאמר וכו'. וע"ע מנהג. .53 כרך ה.

ויש מן הראשונים שחולק, ולדעתו לא הוצרך הכתוב להתיר ביצה, שאינה אלא פרש בעלמא שאינה באה מנוף העוף <sup>1030</sup>. וכן יש מן האחרונים שכתכ שהיתר ביצה אינו חידוש, והיא מותרת כשם שמותר ולד בהמה ואין בו איסור משום יוצא מן החי<sup>1031</sup>.

ביצת עוף פהור שלא נגמרה, אפילו היתה מעורה בגידים, כל שיצאה מכלל בשר הרי זו מותרת מן התורה<sup>202</sup>, שהתיר הכתוב ביצים תיכף משעה שיצאו מכלל בשר <sup>203</sup>, ויש סוברים שאם היתה הביצה מעורה בבשר הרי זו אסורה מן התורה, שלא התיר הכתוב אלא דבר שאינו מחובר בשום דבר ואינו פורש מן הבשר, אבל ביצים מעורות ומחוברות עומרות באיסורן<sup>203</sup>, ואסורות משום יוצא מן הממא, כציר בהמה ממאה, ואין לוקין עליהן, כשאר יוצא מן הממא, לסוברים כן<sup>203</sup>,

ביצת השרץ שלא ריקמה — שעריין לא נוצר בה השרץ — נחלקו בה ראשונים: יש סוברים שמן התורה מותרת כאכילה<sup>2038</sup>, שאף בעוף מהור חידוש הוא שביצתו מותרת אף על פי שבאה מן החי<sup>7030</sup>, ואין ולפיכך מותרת אף ביצה הבאה מן השרץ<sup>2030</sup>, ואין למדים לאסרה מביצת עוף ממא — כדרך שלמדים הימנה לאסור ביצת שריפה<sup>2030</sup> — לפי שמסתבר יותר ללמור איסור שרץ משומאת שרץ, וביצת השרץ אינה משמאה<sup>2040</sup>. וכן ביצי דג שמא, כתבו אתרונים שלדעה זו מותרות מן התורה<sup>2041</sup>. ויש מוברים שביצת השרץ אסורה מן התורה<sup>2041</sup>. ויש יוצא מן השמא<sup>2042</sup> — וכן אסורות ביצי דג שמא<sup>2041</sup>.

ועי׳ ערוגות הבושם שם, שאפילו היתה הכיצה אסורה, לא חיה כה אלא עשה, כשאר יומה"ט, לפוברים כז, והיוצא 1030 תום' תלמיד ר"ת ב"ק מז א ממנה היה מותר. (עמ׳ רלד), ועו׳ ציון 47 ואילר. וצ״ב, שלכאורה צריך מקור שלא נלמר מכיצת ממאה שאסרה הכתוב. 1031 כו"פ ס" פז ס"ק י. ועי' ציון 595 ברעתו. 1032 ע"ע ביצה (א): ביצת עוף מהור, ושם שמדרבנן אסורה. 1033 חי׳ הפלאה יו"ד סי׳ פז ס"ה; אסרי ברוך לש"ר שם ס"ק מ. 1034 ער׳ ש"ר שם, וע"ע הנ"ל, שם. 340 יבין דעת שם ס"ק יא. וכ"מ בפמ"ג שבציון 1035 כדעת ש"ד הנוכר שם, שהחידוש בהיתר חלב וביצים הוא שאין בהם משום יומה"מ, ועי' ציון 954 שיש מפרשים לענין אמה"ח ממש, ועי׳ דברי מלכיאל ח"ב סי׳ לח.אות 1036 מום׳ חולין סד א ד"ה שאם ותום׳ הרא"ש שם; תוס׳ כת"י בשמ"ק בכורות ו ב אות א; תוס׳ חיצוניות פ״ק דבכורות בשמ״ק חוליו שם; תוס׳ תלמיד ר"ת ב"ק מו א. ועי׳ הגהות הרמ"ך מאכ"א פ"ג ה"ו, שאע"פ שלוקים על ביצת עוף טמא, אין לוקים על ביצת .1037 עו' לעיל השרץ, וצ"ב אם ר"ל שמותרת. 1038 תום' דלעיל. ובתוס' תלמיד ר"ת שם מתיר מטעם אחר, שהיא פרש בעלמא, לשימתו בציון 1030. 1040 ע"ע ביצה ציון 152. תום' .38 עו' צוון 1039

שלא הותרה ביצה אלא מתורת איסור אבר מן החי, ולא משום איסור מין שמא<sup>1044</sup>.

יוֹצֵר. ע״ע ברכות קריאת שמע: ברכת יוצר, וע׳ פיוטים וע׳ שחרית.

יוֹצְרוֹת. ע"ע פיוטים.

יורד לנכסי חברו שלא מדעתו. ע"ע יורד לנכסי חברו שלא מדעתו.

יוֹרֵד לְאוּמְנוּת חֲבֵרוֹ.) האיטור על אדם להתחרות בחבירו ולקפח בכך את פרנטתו.

הפרקים: — 🕲 האיסור וגדרו;

ב. בבני אותה העיר;

ג. ככני עיר אחרת;

ד. במקום הפסד גדול;

הַ. במלמד תינוקות ובתלמיד חכם:

תחרות שאינה הוגנת.

(א) האיסור וגדרו. היורד לאומנותו של חבירו, היינו שבא לעסוק באותה אומנות או באותו מסחר שחבירו עוסק בהם, חבירו מעכב עליו — באופנים מסויימים - שהרי הוא מקפח בכך את פרנסתו לשבני ארם שהורגלו לבוא אל הראשון, יבואו עתה אל זה (וכן בני העיר מעכבים על בני עיר אחרת מלמכור סחורה בעירם ונתבו ראשונים שהיורד לאומנות חבירו נקרא רשע (ונוערים ומוחים בו לה

רלעיל. 1041 עי' יבין דעת סי' פג אות ו. ועי' תפארת יעקב חולין שם. ועי' לעיל: האיסורים, שיש סוברים שכל יוצא מרגים ממאים מותר. 1042 עי' רש"י חולין שם ד"ה מררבנן, ואחרונים שבציון 125 ברעתן; האשכול (רצכ"א) ח"ג סי' כא; רמב"ן וחי' הר"ן חולין שם; מ"מ מאכ"א שם בד' רמב"ם שם. 1043 רמב"ם שם ה"א. 1044 האשכול שם; חי' הר"ן שם.

יורד לאומנות חברו. 1 על האופנים הללו, עי בפרקים הבאים. 2 עי ב"ב כא כ וכב א, ורמב"ם שכנים בפרקים הבאים. 2 עי ב"ב כא כ וכב א, ורמב"ם שכנים פ"ו ה"ח ואילך, ומוש"ע חו"מ קנו ה ואילך. 3 עי רש"י ושאר ראשונים שם כא ב. 4 עי גמ' שם כב א, ורמב"ם שם מוש"ע שם, ועי להלן: בכני עיר אחרת 5 מאירי מכות כד א ושו"ת חת"ם חו"מ סימו סא, ע"פ שם מנו אותו בין עניני מדת חסידות, ועי"ש בחת"ם שהוכיח ששם באיסורים מן הדיו, (וכן נקט בשו"ת משיב בח"ב ב" ח"ב מי ט ד"ה והנה כל, וכ' שהאיסור לירד לאומנות חבירו הוא מדברי קבלה), וסותר לדבריו שבציון לאומנות חבירו הוא מדברי קבלה), וסותר לדבריו שבציון בחררה, וכ"ב בשו"ת מהרש"ל מ'י פט, ועי ציון 44 ממהרי"מ. 6 שו"ת רשב"א ח"ג מ'י פט, הובא בציון

ויש מן האחרונים שכתבו שהיורד אינו נקרא רשעי. בנדר האיסור לרדת לאומנות חבירו, מצינו כמה דעות: א) יש ראשונים שכתבו שכל המקפח פרנסתו של חבירו הרי הוא בכלל "ארור מסיג גבול רעהו", שאף על פי שהלאו: לא תסינ גבול רעך ונו'º, האמור על המשנה את הגכול שבין שרהו לבין שדה חבירו ומעבירו לתוך שדה חבירו⁰, אינו אמור אלא על גזילת קרקע על ידי הסנת הגבוליג, ארור מסיג ונו' בא ללמדנו איטור למקפח פרנסת חבירו בדרך מקח וממכר<sup>12</sup>. ב) ויש מהאחרונים שכתבו שהוא בכלל נול ואסור מן התורה<sup>13</sup>, ולפיכך אף נכרי שבא לרדת לאומנות של ישראל, מעכבים עליו, שהרי גזל הוא אחת משבע מצוות בני נח+י, ודיני ממון של בני נח ושל ישראל, הם אותם הדינים בתבו שהאיסור לרדת .15 ג' ויש אחרונים שכתבו שהאיסור לרדת לאומנות חבירו אינו אלא מדרבנן, משום תיקון העולם במכו שחכמים אסרו — 16 העולם המכמים אסרו לרדת לאומנות חבירויי - ואף בדעתם יש שכתבו, שכיון שכתבו ראשונים שהנהגות המרינות וישובן מסרם הכתוב לחכמי ישראל, וכמו שנאמר: שם שם לו חק ומשפט<sup>13</sup>, שסדרי הנהגת בני המדינה במסחרם נקבעים בידי חכמים, ולכן כל שקבעו וחקקו, נעשה כדין התורה, והעובר על מה

259, וער" ציון 33. 7 שו"ת הות יאיר סי' מב, וער"ש שכ׳ שכן מוכח משו"ת מהרש"ל סי׳ לו. 8 דכרים כז יו. שו"ת מחרש"ל סי' פט בשם הרוקח, ועי"ש סי' לו; ביאורי מהרש"ל לסמ"ג לאוין קנג; שו"ת מהר"ם שיק או"ח סי שיב. ועי׳ שו״ת תרמב״ם פריימן סי׳ רעג: בכלל מסיג גבול רעהו. ועי׳ שו"ת רדב"ו ח"ד סי׳ אלף קבו. ועי׳ שו"ת הרמ"ע מפאנו סי' סז בשם הר"מ בסולה, שאם נתן השר רשות לאחד לחלוות בעיר, והתנה עמו שלא יתן רשות לאחרים להלוות, המסיג נכולו עובר בארור מסיג וגו׳, ועי"ש שנסתפק אם אף כשלא התנה כן השר, עוברים בארור. 9 דברים יש יד. 10 ע"ע הסגת גכול. 11 ע"ע 12 ביאורי מהרש"ל לסמ"ג שם, וכ"כ בשו"ת מהרש"ל שם כד' הרוקח. ועו"ש שכתכ שאינו תורה, ודימה לאשת חמיו, ע"ע אשה ובתה, ונראה מרבריו שאינו אלא אסמכתא, ומדרבנו הוא בכלל הארור, ועי׳ ביאורי מהרש״ל לסמ"נ לאוין קג. 13 עי׳ שו"ת רמ"א סי׳ י ד"ה גרסינן ובשו"ת חת"ם חו"מ סו' עם ד"ה פסיק, בדעתו, ועו"ש בחת"ם שכ"מ ברוקח שבציון 8, ושכ"ד משאת בנימין שכציון 30 שמוציאים ממנו בדיינים, ואילו בנזל דרבנן כתב שם שאינו יוצא בדיינים, וע"ע נול ציון 392. .14 ע"ע בן נח: בגזל. 15 ע"ע הנ"ל ציון 262 ואילך. שו"ת רמ"א שם וד"ה היסוד הפשוט, וחת"ס שם בדעתו. ועי"ש ברמ"א ד"ה וגרסינן, שנ' שמצדד שאף נכרי יכול לעכב על חבירו שלא לירד לאומנותו. 16 ב"י חו"ם קנו ר"ה החלק השלישי, לעניו האיסור לסחור בעיר אחרת, שלכן התירו לת"ח, עי' ציוו 453. ופשוט שה"ה בשאר יורד לאומנות חבירו. ועי' משיב דכר שכציון 5, ועי' ציון 467. 180 פסקי מהרא"י סי' קכח, ועי' ר"י מיגאש שבציון 170: עכדו רבנן תקנתא. - 18 שמות מו כה. עי' רמב"ן עה"ת

שקבעו חכמים הרי זה גזל מן התורה<sup>פג</sup>, אבל רבים מהאחרונים כתבו שאינו אלא איסור דרבנן 20. ד) ויש ראשונים שכתבו שהאיסור לירד לאומנות חבירו הוא כאותה שאמרו בעני-המהפך-בחררה\* -- במי שמחור על חררה לקנותהיי שאם בא אחר ונטלה ממנו נקרא רשעי2, מפני שיכול למצוא לקנות חררה אחרת™, ואף זה יכול לעסוק באומנותו במקום אחר בי, ולסוברים שאין אדם יכול לעכב על חבירו מלירד לאומנותו™, באופנים מסויימים26, הרי זה לפי שלדעתם אין זה רומה לעני המהפך בחררה, שאין לו הפסר אם לא יטלנה, אבל כאן הפסד יש לו בדבר, שאין המלאכה מודמנת לו ויש שכתבו במקום זה". ויש שכתבו לדעת הסוברים שאסור לורת לאומנות חבירו שאף על פי שאין איסור של "עני המהפך בחררה" באופן שלא יוכל למצוא חררה במקום אחר, היורד לאומנות חבירו הרי חבירו מעכב עליו אף על פי שלא יוכל להרויח במקום אחר<sup>25</sup>, ולא עוד אלא שחמור דין היורד לאומנות חבירו מדין עני המהפך בחררה, שוה שנשל מן העני, אף על פי שנקרא רשע, אין מחייבים אותו להחזירה לו, לסוכרים כן<sup>29</sup>, מה שאין כן ביורד לאומנות חבירו, שמוציאים אותו מהאומנות שירד לה™, אלא שאינו חייב לשלם

שם, ועו"ש שהוא כענין אותם תנאים שהתנה יהושע, עי ב"ק פא ב. 19 חת"ם שם, ע"פ רמכ"ן שם, ועו"ש שוה נלמד אף מהאמור בדברים א מו, "ושפטתם צרק בין איש ובין אחיו ובין גרו", ובספרי שם שהכוונה בין איש לבין שכינו הגר עמו, ור"ל שבירס לקבוע ע"פ דעתם את הנהגת בני אדם זה עם זה. ועי"ש כחת"ס שכ' שזו כוונת ב"י הנ"ל, ולכן ככח חכמים להתיר לת"ח, ועי חי חת"ם ב"ב 20 עי׳ שו״ת משפטי שמואל סי׳ קב ונחלת שבעה שו"ת סי' ג ושו"ת נמע שעשועים סימן לו ושו"ת שם אריה חו"מ סי' כ, עי' ציון 155 וערך שי יו"ד סי' רמה וחקרי לב חו"מ מהרו"ב סימן מז ותורת חסד סי קצם (דף קכו ע"א) ושו"ת בית יצחק יו"ר סו' ג ומשפט שלום קונטרם תיקון עולם ם"ק ג. 21 עי' תום' קירושין נט א ורימכ"א שם וב"ב כא ב ושא"ר קידושין שם בשם ר"ת, ועו"ש שבחררה של הפקר אין איסור, כיון שאינו יכול למצוא חררה אחרת, וע"ע עני המהפך כחררה, שו" רש"י שכ"ח אפילו כהפקר. ועי׳ ציון 488. 22 עי׳ גמ׳ קירושין שם, וע"ע הנ"ל. 23 עי' ציון 21. ריטכ"א 24 ב"ב שם, ועי"ש קידושין נמ א, ועי' ציון 33, (ועי' מה שהק׳ עליו בשו"ת שו"ם תנינא ח"א סי׳ מד). וכן נ׳ מתי׳ א' כתום' ב"ב שם, עי' ציון 322, ועי' שו"ת מהרש"ל סימן פט. 25 עי׳ ציון 75, ד׳ חכמים, וציון 85, ד׳ ר״ה בריה דרב יהושע. 26 עי׳ בפרקים הבאים, האופנים שלר"ה מעכב. 27 רומב"א שם ושם. 28 שו"ת מהרו"ק שורש קלב, ע"פ תי' ב' בתום' כ"ב כא ב, ועי"ש מש"כ בד' תו' ראשון בתום' שם. ועו' ציון 92 ואילר. 29 עוי שו"ת מהרי"ק שם, ועי שו"ת מהרש"ל סי לו שהאריך להוכיח כן מכמה ראשונים, וע"ע הנ"ל שיש חולקים. 30 מהרו"ק שם; מהרש"ל שם; שו"ת משאת בנימין סי"

לחבירו את מה שהפטירו הירידתו לאומנותו, שאין זה נזק אלא מניעת ריוח<sup>13</sup>, וגרמא בנזקין פטור<sup>23</sup>, ויש שכתבו בדעת ראשונים שאף על פי שנוערים ומוחים בו, אין מוציאים אותו מהאומנות בדיינים<sup>33</sup>, ה) מהראשונים יש שכללו את היורד לאומנות חבירו בכלל דיני הרחקת-נזקין\*\*\*.

אף בעיר שנהגו בה לרדת לאומנות של אחרים, כתבו אחרונים שאין מנהג זה מבטל הלכה לעבור על לאו של לא תסיג<sup>35</sup>, שמנהג מעות הוא ואין הולכים אחריו, אלא אם כן נקבע המנהג בהסכמת חכמים ברבים<sup>36</sup>.

אף באופן שמן הדין מותר לו לאדם לרדת לאומנות חבירו, כנון ששניהם בני אותו מבוי — כתבו כדעת רבים מהראשונים להלכה<sup>75</sup> — כתבו ראשונים שמדת חסידות היא שלא לעשות כן, שנאמר: ה' מי יגור באהלך מי ישכן בהר קרשך וגו' לא עשה לרעהו רעה<sup>36</sup>, וררשו: שלא ירד לאומנות חבירו<sup>66</sup>, ואין הדברים אמורים אלא באופן שמשורת הדין אי אפשר לעכב עליו<sup>69</sup>, ואין בו נדגוד עבירה, אלא שהצנועים והפרושים פורשים מכך<sup>11</sup>, וכתבו אחרונים שאף זה שנאמר: ואיש כי יהיה צדיק וגו' ואת אשת רעהו לא מימא וגו'<sup>22</sup>,

וררשו: שלא ירד לאומנות חבירו<sup>34</sup>, אין הדכרים אמורים אלא באותם אופנים שמן הדין מותר<sup>44</sup>. וכן כתבו ראשונים בכלל הנהגות תלמיד חכם, שאינו יורד לאומנות חבירו<sup>45</sup>, והוא באופנים שמותר לרדת לאומנות מן הדין, ומדת חסידות היא שלא לעשות כן<sup>45</sup>. ומהאחרונים יש שכתבו שאף באופנים שאי אפשר לעכב עליו, יש מהם שלכתחילה אמור לרדת, שהרי אמרו שהוא כמשמא אשת חבירו<sup>74</sup>.

במקום שאין בו איסור משום יורד לאומנות חבירו, מטעמים שונים — עי׳ בפרקים הבאים — אם אסור לעשות כן משום עני המהפך בחררה, ע״ע עני המהפך בחררה.

אותה שאמרו: הקורא לחבירו רשע, יורד עמו לחייו<sup>84</sup>, פירשו גאונים וראשונים שמותר לחבירו לירד לאומנותו<sup>84</sup>, אף באופן שמן הדין יכול היה הלה לעכב עליו מלרדת אליה<sup>50</sup>, שכיון שקרא אותו רשע אינו יכול לעכב עליו, ואף מותר לו לעשות כן לכתחילה<sup>51</sup>, שכיון שקראו רשע גרם שבני עירו יחשדו אותו בעבירות גרולות, ולא ירחמו עליו, ולכן מותר לו למעם פרנסתו של זה, מדה כנגד מדה<sup>52</sup>, או שכיון שזה קראו רשע, על כן יירד לאומנותו, שכל העושה כן קרוי רשע<sup>53</sup>, ויש

המנויים בתהלים שם, והסכים כן בשו"ת חת"ם חו"מ סיי עט, ועי' ציון 5 מחת"ם ומשיב דכר. 41 חות יאיר שם. ועי' שו"ת צמת צדק חו"מ סי' כנ, שאם היורד יש לו פרנסה בריוח בלא אומנות זו, והראשון פרנסתו חלויה בה, כופים שלא יפתח אע"פ שאינו אלא משום לפנים משורת הדין, ועי"ש אם הכפייה כשוטים או בדברים, ועי" 43 סנהדרין פא א. ציון 89. 42 יחוקאל יח ה-ו. 44 בית אפרים שם, ועו"ש ד"ה ובהכי, שכן מוכח משאר המנויים בגמ' שם, וכן משמע בכ"מ שבציון 45; עו' שו"ע הרב הל' הפקר והשגת גבול סי"ג. ועי"ש בבית אפרים שתמה על פסקי רקאנטי סי' תצ, שנקט שממקרא זה מקור האיסור לירד לאומנות חבירו. אבל בחי' מהרי"ט על הרו"ף קירושין נמ א כתב, שהמקור לעני המהפך בחררה שנקרא רשע, הוא ממקרא זה האוסר לירד לאומנות חבירו, ונאמר בסופו: ורשעת רשע עליו תהיה, ועי׳ שו״ת חת"ם חו"מ סי" עט ד"ה מהפך, שכוונתו ליורד לאומנות חכירו באופן שאינו יכול לעכב עליו, שפעמים שה"ז רשע כעני המהפר בחררה. 45 רמכ"ם דעות פ"ה הי"ג, ועי"ש בכ"מ המקור מגמ' שבציון 43. 46 עי' שו"ע הרב שם ובמ"מ שם אות לנ. 47 שו"ת מים רכים חו"מ סי' מו, והוכא בשד"ח כללים אות י סי' מה. 48 קידושין כח א וב"ם עא א. 49 תשוה"ג שע"צ ח"ד שער א סו' ג מרב שר שלום, וכ"כ הראכ"ן (עהרענרייך, רף רצח ע"א) בשם הגאונים; ערוך ע' חין רש"י ותום' ר"י הזקן קידושין שם, וכ"כ רש"ו ב"מ שם: ואני שמעתי, ודחה, עי' להלון: שמ"ק ב"מ שם בשם רבנו יהונתן. 50 עי' בפרקים הבאים. ועי' ציון 89. 51 שע"צ שם; ערוך שם; שו"ת ריכ"ש סי" שעד. וכ"כ הראב"ן שם, ובחשובת הר"י ברבי מרדבי וה"ר אפרים וה"ר משה, בראב"ן שם. 52 שמ"ק בשם רכנו יהונתן שם. 53 עי׳ לעיל. שו"ת חת"ם חו"ם

כו ד"ה אמנם; שו"ת חת"ם חו"מ סי' עט ד"ה מהפך ור"ה פסיק. ועיקר הדיו שמוציאים אותו. כ"כ בשו"ת רד"ר בית כז (לא) חדר ג ושו"ח משפטי שמואל סי' קב (דף קט ע"ב) ומקור חיים סי' תמח ס"ק ה. ועי' בשו"ת חו"י סי' מב ד"ה והנה ממוצא, שכ' באופנים מסויימים שאין מי שנ"ת מהרש"ל סי פט, ועי שו"ת 31 ישועות מלכו חו"ם סי' ים שמשמע במהרש"ל שם סי' לו להיפך; שו"ת בית אפרים חו"ם סי" כו; נמע שעשועים םי' לו ולח, ועי"ש וכשו"ת תפארת יוסף חו"מ סי' יב, כשהוא הרויח את מה שהפסיד לחבירו; עי׳ מקו״ח שם; מים רכים הו"מ סי' טו. ועי' שו"ת משפטי שמואל סי' קב וקיא (קיב) ושארית יוסף סי' יז והרי בשמים תנינא סי' ר. ועי' כנה"ג סי' קנו הנה"מ אות ט, שיש חולקים. 22 ע"ע גרמא בנזקין; נרמי. שו"ת מהרש"ל סי' פט וישועות מלכו שם, ועי' משפטי שמואל סי' קב, שאף גרמא אין בכך, עי"ש המעם. 33 חקרי לב יו"ר ח"ב סי׳ כא, ע״פ רשב״א שכציון 6, ועי״ש שכ״ו להלכה, אכל לר׳ ר״ת מוציאים, ועי׳ חו״י סי׳ מב ד״ה והנה ממוצא. ועי׳ לעיל מרוטכ״א שהאיסור הוא מרין עני המהפך בחררה, וצ"ב אם סובר שאין מוציאים את היורד, או שלדעתו אף בעני המהפך בחררה כופים אותו שלא לזכות בה לכתחילה, וביורד ה"ז כמניעה לכתחילה. 34 שו"ת הרא"ש כלל ה סי' ג, וכ"ב שו"ת בית אפרים חו"מ סי' כו מרעת עצמו, ודן שם אם חשוב כ"נירי-דיליה", ע"ע. 35 עי׳ לעיל. 36 ע"ע מנהג. שו"ת שארית יוסף סי׳ 37 עי' להלו: בבני אותה העיר. 38 תהלים מו 39 גמ' מכות כד א. 40 שו"ת מהר"ם ב"ב ד"פ סו" תרעז, ועו" שו"ת עמק שאלה חו"מ סו" א; שו"ת חות יאיר סי' מכ ד"ה והנה ממוצא ושו"ת בית אפרים חו"מ סי' כז ר"ה ומצאתי, שכ"ה מה שדרשו בנמ' שם בשאר

ראשונים חולקים וסוברים שאסור לחבירו לרדת לאומנותו™, שלא התירו חכמים להינקם ולגמול רעה™. בשאר בעלי עבירות, כתבו אחרונים שלדברי הכל אין לירד לאומנותם, שהרי מצווים להחיותם ואסור להפסיד את פרנסתם™.

אין איסור על אדם לירד לאומנות חבירו אלא כשהאיסור נשמר כדרך כלל, אבל כשבאים סוחרים נכרים וסוחרים כחפצם, ואין תועלת בשמירת האיסור, מותר אף לישראל לסחור, שאינו צריך להפסיד בלי שיועיל הדבר<sup>57</sup>.

היה עסוק באומנות לזמן קצוב, כנון מלמד שנשכר אצל בעל הבית לזמן קצוב, ובא מלמד אחר להשתדל אצל בעל הבית שישכרנו לאחר שיינמר הזמן, יש מהאחרונים שכתבו שאין הראשון יכול לעכב עליו מדין יורד לאומנות חבירו, שאיםור בירידה לאומנות חבירו אלא כשהאומנות היא תמידית, כנון שהעמיד ריחיים בלי זמן קצוב, שאסור לאחר להעמיד ריחיים אצלו<sup>69</sup>, מה שאין כן כשהיתה האומנות לזמן קצוב, אף על פי שהוא כשהיתה האומנות לזמן קצוב, אף על פי שהוא רוצה להמשיכה, ולפיכך אם אדם חכר מהשלטון זכות של מכירת יין וכיוצא לזמן מסויים, ובא אחר להשתדל לחכור זכות זו לאחר שיינמר הזמן, אין החוכר יכול לעכב עליו<sup>69</sup>.

בן אומנות שפסק מלעסוק באומנותו ותפס לו אומנות אחרת, יש ראשונים שכתבו שאינו יכול לעכב על אחר הבא לקבוע אומנות כיוצא באומנותו לעכב על אחר הבא לקבוע אומנות בעומן העיר שהוחזק בעסק של הלואה לנכרים ברבית, ויצא לעיר אחרת ודר של הלואה לנכרים ברבית, ויצא לעיר אחרת ודר

בה שנים עשר חודש, ופסק מלשלם מם בעירו הראשונה, איבד את זכותו בה, ובני העיר מעכבים עליו מלעסוק שוב בעירם בהלואות<sup>19</sup>. נכרי שירד לאומות ישראל בנון שידבתות

נכרי שירד לאומנות ישראל, כגון שהרפים ישראל ספרים ובא נכרי וירד לאומנותו כאופן האסור והרפיסם אף הוא, נראה מדכרי אחרונים שאחר לקנות ממנו<sup>20</sup>. ויש אחרונים שכתבו שאין איסור לקנות ממנו<sup>20</sup>. ויש אחרונים שכתבו שאין איסור אלא על המוכר שלא יירד לאומנות חבירו, אבל לא על הקונים שלא יקנו מזה שירד לאומנות חבירו, לפיכך אף על פי שבאופנים מסויימים אסור לאדם להעמיד ריחיים בצד ריחיים של חבירו, אם עבר והעמיד, לא אסרו להביא חמה למחון אצלו<sup>60</sup>.

האיסור לקפח פרנסת חבירו, כתבו אחרוגים שהוא אף על מי שבא לקנות סחורה בעיר אחרת באופן שגורם בזה הפסד לבני העיר, כגון שהיתה פרנסת בני העיר מעיכוד עורות ומכירתם, ובאים בני אדם מערים אחרות לקנות בעיר עורות שאינם מעובדים, בני העיר מעכבים עליהם שלא יקנו, שהרי פרנסתם מתקפחת על ידי כך 64, ואף לקנות הרבה כבת אחת אסור 65, ויש מהאחרונים שכתבו שלא אסרו לירד לאומנות אלא על המוכרים, אבל מותר לקונים לקנות כל מה שירצו, אף על פי שעל ידי כן מתקפחת פרנסת בני העיר, שכן אף למכור לא אסרו אלא מעט מעט כדרך החנונים, אבל מותר לבן עיר אחרת למכור בעיר זו הרבה כבת אחת™, והוא הדין שמותר לקנות הרבה בכת אחתים, ואף לדעתם אם באים לקנות מעט מעט אסור 63. וכן אם בגללם מתרבה המם המושל על בני העיר, יכולים לעכב עליהם™.

> סי' עט ד"ת מהפך, בד' הערוך. -54 רש"י ב"מ שם, ופי" "יורד עמו לחייו" כע"א; פסקי תוס' שם. 55 רש"י שם. 56 שו"ת כתב סופר חו"מ סי' כ, ועו' דכרו חיים חו"מ ח"כ סי' מז ופרי השרה ח"ג סי' כג, מעם אחר, (לעניו חרם של חוקת "אורנדא", עי' לחלו, ופשוט שה"ח לענין יורד לאומנות חבירו), שאל"כ לא יתקיים האיםור כלל, שכ"א יאמר על בעל ריבו שעובר עבירה הוא ויירר לחוקתו. 57 שו"ת מהרשר"ם חו"מ סי' תו ותמא, ועי"ש יו"ר סי' קכון שו"ת משפט צדק ח"ב סי' עו (הב'); שו"ת בית אפרים חו"מ סי' כז ד"ה ועוד אני; שו"ת חת"ם הו"מ סי' סא ד"ה אך. ועי' שו"ת שתי הלחם סי' כו. 58 עו' ציון 81 ואילר. 59 יש"ש קירושון פ"ג סי' בן שו"ת משאת בנימין סי' כו ד"ה ומדין, כשם מורו, ועי"ש שכ"מ בשו"ת מהרו"ק שורש כ, שאסר כאופן זה משום עני המהפך כחררה, ומשמע שאין בו משום יורד לאומנות חבירו; שו"ת שארית יוסף סוס"י יז. 60 פסקי רקאנטי סי' תצ. 61 שו"ת מהרי"ק שורש קפו (קצא), וכעי"ו כתמת ישרים סי' קיט, והובא ככנה"ג חו"מ סי' קנו הנכ"י אות יא. 62 עי' שו"ת רמ"א סי' י ד"ה היסוד הפשוט וכסוף התשובה. וצ"ב אם הוא משום לפני עיור, ומותר לקנות ע"י נכרי אחר, ע"ע לפני עור, או שאף הקונים

חשובים כמשתתפים בירידה לאומנות. 63 שו"ת נחלה ליהושע סו" כמ, והובא בכנה"ג חו"מ קנו הגה"מ אות י ובמכתם לדוד חו"מ סי' ח. ועי' ציונים 164, 370, אמ מותר למוכר למכור כשהקונה מבקש ממנו. משפטי שמואל סי' מח; שו"ת תורת חיים למהרח"ש ח"ג סיי קאן שו"ת משפט צדק ח"ב סיי עז (הכי), ועי"ש ח"א סי" מון בתי כהונה ח"א שאלה כא דף צג ע"ב; שו"ת פני משה ח"ב סי' קיא; חקרי לב מהדו"ב חו"מ סי' טו (דף רכג ע"א) ועוד. וכן נקט בשו"ת מהרי"ט חו"מ פיי יג. 65 בתי כהונה שם, ע"פ משפטי שמואל שם, שאינו כמו כמוכר שבציון 66, עי"ש הטעם. ועי' תורת חיים שם, שכ' ע"פ המעם שבציון 203, שאף אם נאמר שהקונה דינו כמוכר, לא התירו במוכר הרבה כב"א, אלא בסחורה המצויה כל השנה, ולא בסחורה שקונים את כולה בתקופה 66 על ציון 201 ואילך. אתת, וכן תדין בקונים. -67 שו"ת מהרשר"ם חו"מ סי׳ שסנ. ועי׳ ציון 203 ואילר 68 שו"ת נשמת כל חי הו"מ סי' טז, שכן הבינו כמה אחרונים בר' מהרשד"ם, ושכן משמע במהרשד"ם עצמו חו"מ סי' תו. ועי' שו"ת שתי הלחם סי' כו ומשפט צרק שם שנראה שאינם מחלקים. ועי׳ שו"ת תשורת ש"י סי׳ 69 פני משה שם וכנה"ג הו"מ סו' קנו הנה"ט

במשך הרורות נתקנו תקנות שונות בסדרי הגהגת המסחר, באופנים שאין בהם משום יורד לאומנות חבירו או משום עני המהפך בחררה, כגון תקנת "אורנרא" — חכירת זכות מאת השררה למכור יין או להעמיד ריחיים וכיוצא, או גביית המכס" — שכל מי שהחזיק שלש שנים, או שיש לו כתב על כך לשלש שנים אף שלא החזיק, אין רשות לחבירו להשיג גכולו כל ימי חייו<sup>17</sup>. וכן תקנות אחרות, אם בערים מסויימות ואם בארצות מסויימות<sup>27</sup>.

ב. בבני אותה העיר. כן מכוי שהיה חיים או בורםי או אחר משאר כל בעלי האומנויות, ובא שכינו — היינו מי שדר עמו באותו מבוי<sup>73</sup> להיעשות אף הוא חיים או בורסי וכיוצא, נחלקו תנאים בדבר: רבן שמעון בן גמליאל אומר שיכול הוא לעכב עליו מלירד לאותה אומנות – שאומר לו "פסקת לחיותי" (אתה מקפח את פרנסתי) זי חכמים אומרים שאינו יכול לעכב עליו⁵י. — אותה ששנינו: עושה אדם חנות כצד חנותו של חבירו ומרחץ כצד מרחצו של חבירו, ואינו יכול למחות בידו 7, אין הדברים אמורים אלא לדעת חכמים, אבל לדעת רבן שמעון בן גמליאל הרי זה מעכב עליו", ורוקא באותה אומנות, אבל רשאי אדם לעשות חנות כצד מרחצו של חבירו, ומרחץ בצד חנותו, שהרי אינו מקפח את פרנסתו בכך 78. וכתבו ראשונים שאף לדעת רבן שמעון בן גמליאל

אות כה, שכ"ם כמהרשד"ם שם, ועי' ציונים 281, 286. 70 עי׳ שו״ת מהרש״ל סי׳ לו ושו״ת משאת בנימיז סי׳ 71 שו"ת כ"ח שם, ועי כז ושו"ת כ"ה סי" ס ועוד. שו"ת מהר"ם לוכלין סי' סב, ועוד. - 72 עי' וקני יהודה סי׳ סח ופח, ושו״ת רדב״ו ח״ג סי׳ תתקסח ושו״ת מהריב"ל ח"א שאלה נ (מז) ותורת חיים ח"א םי' מג ושו"ת מבי"ט ח"ג סי׳ לא ועוד, ועי׳ פנקם לימא סי׳ עג ואילך ופנקם ארבע ארצות סי' תתקכד ועוד. 73 רש"י ב"ב כא ב ר"ה ולשכינו. ועי' ציון 125 ואילך מהות '17 רב הונא בגמ' שם, ועי "שכונו", ועו' ציון 98. 75 תוספתא ב"מ פי"א ה"מ לחלן שדבריו כד׳ רשב"ג. וברייתא בנם׳ ב"ב שם, לפי׳ רנמ"ה ורש"י ורסב"ן ועליות דר"י ורשב"א וריטב"א ושא"ר שם. וכ"פ ר"י מגאש בשמ"ק שם ווד רמה שם פו' אחד, ועו' שם ושם פו' אחר, שמחלוקת תנא קמא ורשב"ג היא לענין עיכוב משום ריבוי הנכנסים והיוצאים במבוי, ע"ע מבוי, אלא שמאותם המעמים הם חולקים לענין טענת "פסקת לחיותי", וכ"מ בעטור אות מ' (מורעה) (מחאה] מהדו' רמ"י דף נג ע"ב, ועי׳ מאירו שם ז ב. ועי׳ שו״ת בית אפרים חו״מ סי׳ כו, שלדעת הרמב"ם שכנים פ"ו ה"ח, דברי ר"ה בריה דר"י דלהלן ושבציונים 122, 159, וכן המעם שבתוספתא שבציון הבא, הם לענין ריבוי הנכנסים ולא לענין יורד לאומנות, וכתב שהיא דעת יחיד, וכעי"ו בב"י סי' קנו סוף ד"ה החלק הראשון, ע"ש. 76 ברייתא בגמ' שם. ועי׳ תוספתא כ״ב פ״ב ה״ו. 77 גמ׳ שם ורש״י ושא״ר.

ן אינו יכול למחות אלא בטענה שמקפח את פרנסתו, אבל לא בטענה שדמי חנותו נפחתים על ידי פתיחת חנות נוספת כשלו באותו מבוי, שכל שאדם עושה בתוך שלו להשביח את נכסיו, ואינו מזיק לנוף ממון חבירו אלא שמפחיתו מרמיו, אין חבירו יכול לעכב עליו 7. ואף אמוראים נחלקו בדבר: רב הונא אמר שבן מבוי שהעמיד ריחיים -- לפחון ולהשכיר™ — ובא חבירו בן המבוי להעמיד ריחיים אצלו, הרי זה יכול לעכב עליו, לפי שאומר לו ״פסקת לחיותי״ג<sup>8</sup>, שכני אדם שהיו רגילים לבוא אלי, יבואו עתה אליך 82, והרי זה העמיד תחילה והרגיל להשתכר בכך83, כדעת רבן שמעון בן גמליאל™. ורב הונא בריה דרב יהושע אמר שאין בן מבוי יכול לעכב על בן אותו המבוי מלירד לאומנותו86, כדעת חכמים86, ויש שכתבו שאין רב הונא בריה דרב יהושע חולק על רב הונא, ולא נאמרו דבריו אלא באופן שאף לדעת רב הונא אינו יכול לעכב87

בשעם שלרעת חכמים אין הראשון יכול לעכב על הבא לירד לאומנותו, אמרו: שיכול לומר לו, אתה עושה בתוך שלף ואני עושה בתוך שלי<sup>88</sup>, שבשם שאתה חושש לפרנסתך, כך יש לך לחשוש לפרנסתי<sup>89</sup>, או שכיון שכל אחד מאתנו אינו עושה לא בתוך שלו, הרי יגיע לכל אחד מה שפסקו לו מן השמים, ואין אחד מאתנו מקפח את פרנסת חבירו כלל<sup>90</sup>. לדעת רב הונא — וכן רבן שמעון

78 הגר"א חו"מ סי' קנו ס"ק לז. 79 שו"ת הרא"ש .81 גמ' שם -80 רש"י כ"ב כא ב כלל ה מי נ. 83 רש"י שם ד"ה אכל 82 ר"י כן חכמון כ"ב שם. הכא, בטעם שאינו דומה לחילוק קליות, עי' ציוו 494. 84 עי׳ גמ׳ שם, וכ״כ רש״י ושא״ר שם. ועי״ש בעליות דר"י וברשב"א וברא"ש, שר"ה לא ידע מדברי התנאים, ועי"ש בריטב"א שאילו היה יודע, היה חוזר בו. 85 גמ' שם ורש"י. 86 רש"י ותוס' ויד רמה ורמב"ן ועליות 87 עו' ציון 96 מרמב"ן דר"י ורשב"א ושא"ר שם. בשם ר"ת, וציון 99 מחת"ם כד' אביאסף. 88 ברייתא בנמ׳ ב״ב כא ב, ועי׳ תוספתא ב״ב פ״ב ה״ו. ועי׳ ציוו 420. 89 יד רטה שם, פי׳ א׳. ועי׳ שו״ת אג״מ חו״מ ח"א סי׳ לח, שאין לראשון רשות לאסור עליו לפתוח חנות, שהוא מונע ממנו פרנסתו, ולכן באופן שהשני עושה שלא להרוחה, הראשון מעכב עליו, ועי' בית אפרים סי' כז (רמ"ב ע"ב), שכשכוונתו להזיק לראשון, מעכב עליו, אבל בראב"ן ושלשת המשיבים שכציון 51, ובשו"ת הרמ"א סי׳ י, מבואר שאינו מעכב בכ"ע, ועי׳ ציוו 41. 90 יד רמה שם: אי נמי, ונ' שר"ל שאילו היה עושה בתוך של חבירו ומזיקו, אין מועילה לו הטענה שכ"א יקבל מן השמים מה שמגיע לו. וכעי"ז בר"י מגאש שם, ובאופן שאינו מפסיד פרנסתו לנמרי, שאפשר שמקצת אנשים ימשיכו לבוא אליו, עי׳ ציון 344), ועי׳ שו"ת דברי חיים חו"מ ח"א סי' כ, שהכין כד' ר"י מיגאש שזה שהוא עושה בתוך שלו וזה שכ"א יקבל את המגיע לו,

11、日本教育美女子 11年十十年日

בזול יותר, אין הראשון יכול לעכב עליו 176. וכתבו ראשונים שוה שהתירו לחכם אחר ליפול שכר, היינו שכר שנומל מסידור גיטין והעמדת חופה וקידושין וכיוצא, ואין בכך משום יורד לאומנות חבירו, שכיון שבקושי התירו נפילת שכר וה<sup>177</sup>, אין דגים אותו כפרנסה ומחיה שיהא אסור לאחר לקפה אותה478, אבל אם הוא נושל שכרו בהיתר גמור 479, אסור לאחר לקפח את פרנסתו 480, לפיכך אין הדברים אמורים אלא בזמן הראשונים כשהיה כל תלמיד חכם מנהיג בעירו מחמת חכמתו ותורתו, וממילא היה מקבל שכר גיטין וכיוצא, אבל עתה שבני העיר מקבלים אדם לרב וקוצבים לו שכר, כדוך ששוכרים את הפועל, הרי שכר זה כהיתר גמור הוא, והכא כגבולו הרי זה יורד לאומנות חבירו, וכן אפילו לא קצבו לו שכר, אלא שהטילו שכר זה על היחידים בעלי חופה וקידושין וכיוצא, שכר זה היתר גמור הוא, שאינו שכר הקידושין את שכר ישיבתו בעיר, ואסור לקפח את פרנסתו שאף כשקבלו ויש חולקים וסוברים שאף כשקבלו עליהם את הראשון לרב, יכול השני אף הוא לשמש כרב בעיר, אף על פי שהוא מקפח את פרנסתו, שאין איסור יורד לאומנות חבירו נוהג ברבנות<sup>482</sup>, שקנאת סופרים תרבה חכמה, כדרך שאמרו במלמדי תינוקות 483, או לפי שתלמיד חכם שבא לרור בעיר נידון כמי שמעלה מם עם בני העיר, ולכן אי אפשר לעכב עליו מלירד לאומנות בגין

476 שו"ת מהר"י כרונא סי' רנד ח"א יו"ד סי' נא. (רנג), ע"פ מררכי שבציון 179, ועי"ש שמשמע שכשאינו דר בקביעות, ל"ש הטעם של קנאת סופרים, עי' ציון 483. 477 ע"ע תלמוד תורה. 478 פסקי מהרא"י סי' קכח, הובא בד"מ שם ובש"ך שם. 479 ע"ע הנ"ל. 480 ש"ך שם, ושלזה נתכוין הרמ"א שם: שמקפת קצת וכו"; שו"ת חת"ם חו"מ סי' כא. וצ"ב שדין זה ל"ש להלכה כשהשני בן אותה העיר, עי' ציון 147, וכן אפילו הוא בן עיר אחרת אלא שבא לדור בעיר זו, עי' ציון 292 מתרוח"ד ורמ"א, וכן קשה על מהרא"י שבציון 478 שהחיר מטעם אחר, ועי' ציון 483, ועמד ע"ו כשו"ת משיב דבר ח"ב סי' ח, ותי' שהדברים אמורים שקיבלו בני העיר את הראשון לרב, ולכן אין היתר לשני מחמת שבא לדור כעיר, ולא כתב טעם לדבר. - 481 שו"ת חת"ם שם. ועי"ש יו"ד סי' רל, שכתב יותר מזה, שכיון שקיבלוהו לרב וקצכו לו שכרו, זכה בו ממש, וזה גוזלו, והוא גרוע יותר מיורד לאומנות חבירו, ועי' משיב דבר ח"ב סי' ט ד"ה והנה כל, שאין ר"ל גזל ממש, אלא הוא עושה עול וחמם; שו"ת שם אריה סי' זן שו"ת תועפות ראם חו"מ סי' כו. ועי' שו"ת בית שלמה (מסקאלא) ח"ב סי' כא. 482 שו"ת מהר"י ברונא סי' רנד (רנג), ע"פ או"ו שהובא בשו"ת מהרי"ו סי' קנא, עי' ציון 461 ואילך, וצ"ב ששם דוקא כשבני העיר צריכים לתורתו, ועי"ש במהר"י ברונא עוד טעם, שאין בת"ח איסור ירידה לאומנות הבירו, עי" ציון 459; ערך ש"י יו"ר סי' רמה, שכ"מ ברמ"א שם,

העיר 184. ויש שכתבו שאף על פי שאין בו משום יורד לאומנות חבירו, אסור לעשות כן מרין עני-המהפך-בחררה\* שהנוטלה נקרא רשע 485, לדעת הסוברים שאף כדבר הפקר שאי אפשר להשיגו במקום אחר, נוהג דין זה 48%, ולכן לדעת הסוברים להלכה שאין איסור של עני המהפך בחררה במקום שאי אפשר להשיג חררה במקום אחרי8, מותר לחכם השני לעסוק אף הוא בענייני רבנות הללו80. (ו) תחרות שאינה הוגנת. אם מותר לחנוני לחלק קליות ואגוזים לתינוקות – שאבותיהם שולחים אותם לקנות, כדי להרגילם לקנות אצלו 891 - נחלקו תנאים: ר' יהודה אומר לא יחלק ארם קליות ואנוזים לתינוקות מפני שמרגילם לבוא אצלו, וחכמים מתירים פיני. וכן הלכה ניני. ואמרו שאף על פי שבן מבוי מעכב על בן מבוי חבירו מלירד לאומנותו, לדעת רב הונא<sup>492</sup> — ורבן שמעון בן גמליאל 🖰 מותר לחנוגי לחלק קליות ואגוזים, מפני שיכול לומר לו, כדרך שאני מחלק אנוזים, יכול אתה לחלק שקדים 194, שהרי הוא עוסק כבר במסחרו ברשות, ולכן אין חבירו יכול לעכב עליו שלא יגרום להרגיל את הקונים אצלו, אלא רשאי הוא לעשות כל עצה שימצא למכור סחורותיו 495. לפיכך באופן שאין שאר החנונים יכולים לעשות כמותו, יכולים הם לעכב עליו 196. בדעת ר' יהודה כתבו ראשונים, שסובר כרבן שמעון בן נמליאל

וכ"מ בהגר"א יו"ר שם ס"ק לר כד' הרמ"א, שכתכ המקור מדין מלמדי תינוקות, עי׳ ציון הבא, ולפ"ו אף מותר בשכר היתר, וצ"ב שכס"ק לה ציין לדברי הש"ר, ומשמע שהסכים עמו. 483 מהר"י ברונא שם, ע"פ או"ז שמ שכ"כ לעניו חוקת ישוב, ועי' ציון 476. ועי"ש במהר"י כרונא שכ׳ עוד מעם להתיר, שרוצה לתת מסים בעיר, עי׳ ציון 295, ועוד שת"ח שפטור ממסים, ע"ע מסים וארנוניות, דינו כרוצה לחת מס, עי' ציון 303 484 מהר"י ברונא שם, לשימתו כציון 304. ל85 ע"ע עני המהפד בחררה, ועי' ציון 21. 486 ע"ע הנ"ל, דעת רש"י. 488 ע"ע הנ"ל רעת ר"ת. 488 שו"ת דברי חיים ח"א יו"ד פי' נא, בד' הרמ"א שהתיר בסתם, שהולך לשימתו שפסק כר"ת. ועי"ש יו"ד סיי ט וח"ב יו"ד סיי .489 רש"ו ב"ב כא ב. 490 משנה ב"מ ם א 491 רמב"ם מכירה פי"ח ה"ד; מוש"ע חו"מ רכח יח. .492 ער׳ ציון 81 ואילר. 493 ער׳ ציון 75 ואילר ,בסתם, ועי' כ"מ שם, שאמרו טעם זה בסתם, ולא הוזכרו דברי רב הוגא, ועי' ציון 496. 495 ריטכ"א ב"ב שם, ועי' רש"י שם. 496 עי' שו"ת מאמר מרדכי סי' יא, שכ"כ לר' ר"ה, וצ"ב אם כ"ה אף להלכה, ועי' רי"ף ורא"ש ב"מ שם שהביאו המעם שבציון 494, אע"פ שפסקו שמותר לירד כר"ה בריה דר"י, וכ"ה בשו"ע הרב הלכות הפקר והשגת גבול סי"ג, ועי' להלן. 497 תום' שם ד"ה תנאי. ועי׳ אבני נזר חו"ם סי׳ כר, שאע"פ שמקפת פרנסתו לגמרי מותר, עי׳ ציון 389.

שבן מבוי מעכב על שכינו מלירד לאומנותו 197. ויש



שכתבו שרב הונא בריה דרב יהושע שאמר שמותר לבן המבוי לירד לאומנות חבירו, סובר שאת ר׳ יהודה מורה בדבר, ואף על פי כן אסר לחגוני לחלק קליות ואגווים 198, לפי שחילוק קליות יש בו משום קירוב דעת התינוקות ביותר, והרי זה כרמאות, שנורם להם לקנות אצלו, אף על פי שרעת אכותיהם שיקנו ביפה וכמשובח פפי, או שלא אסר ר' יהודה אלא בחילוק קליות שמפסיר לשאר החגונים בידים™50 ויש שכתבו בדעת ראשונים שאף רב הונא בריה דרב יהושע מודה שיכול לעכב על העושה תחבולות לנרע חלק חבירו ולהומיף לחלקו 501.

לא יפחות חנוני את השער — למכור בזול, מפני שמרגיל את הלקוחות לכא אצלו, ומקפח מזונות שאר חנונים 502 — דברי ר' יהודה, וחכמים אומרים זכור לפוב503, שמתוך כך אוצרי פירות מוכרים בזול 504. הלכה כחכמים 505. ונחלקו אחרונים: יש סוברים שלא התירו למכור בזול אלא כמקום שעל ידי כן ישתנה השער בשוק, אבל במקום שהשער קבוע ולא ישתנה, אסור לחנוני אחר למכור בזול 506, שאין משגיחים על מוכת הקונים להפסיד את המוכרים, ואף במקום שישתנה השער, אם הקונים הם נכרים, אסור להוזיל את השער 507. במה רברים אמורים כשהיה בעיר שער ידוע, אבל אם אין שם שער ידוע, מותר להוזיל, ואפילו היו הקונים נכרים 508. ויש חולקים וסוברים שהטעם שיוול השער, אינו אלא שלכן זה שמוכר בוול זכור למוב 500, אבל מותר לפחות את השער, לדעת חכמים, אף כשלא ישתנה השער, ואף במקום שכל הלקוחות נכרים, שהלכה כרכ הונא בריה דרב יהושע שמותר לירד לאומנות חבירו⁰ג, ואף פי כן כתבו אחרונים שאם הוא מוזיל באופן ששאר חנונים יפסידו מהקרן אסור, כיון שהוא מקפח את

498 גליון תום' בשמ"ק ב"ב שם. ועי' אבני נזר שם ושו"ת דברו תיים חו"מ ח"א סי' יט, שהוכיחו כן מרו"ף ורא"ש שבציון 496. - 499 בית אפרים חו"מ סי' כז ד"ה ולפ"ז פשיטא, וצ"ב. 500 שו"ת מאמר מרדכי סי' עמ. ועי׳ אבנ״ו שם שכ׳ שמקפח פרנסתו לנמרי, ע״פ ציונים 344, 396, ועו' שו"מ תניונא ח"א סי' מר ודברי חיים חו"מ ח"א סי' כ, שכ' מעמים אחרים. לשוי 501 מהריא"ז ענזיל פי' סט, לר' ר"י מיגאש שכציון 90, שוח שאינו יכול לעכב הוא משום שהוא עושה בתוד שלו, ולכל אחד יניע מה שפסקו לו מן השמים, ול"ש טעם זה כש"בר בחירה" בא להזיק. 502 רש"י כ"מ ס א. 503 משנה ב"מ שם. 504 גמ' שם ב ורש"ו. 505 רמב"ם מכירה פי"ח ה"ד; מוש"ע חו"מ רכח ית. 306 עי" שו"ת פנים מאירות ת"א סו" עה; שו"ת מאמר מרדכי סו" יא.

פרנסם לגמריני. ויש שכתבו בטעם שמותר למכור בזול, לפי שאף האחרים יכולים לעשות כן512, ולפיכך במקום שאין שאר החנונים יכולים להוזיל, .<sup>513</sup>אמור

יוֹרֵד לְנִכְסֵי חֲבֵרוֹ שֵׁלֹא מְדַּעָתוֹ. המשביח נכטי חבירו שלא מדעתו, שבעל הנכסים חייב לשלם ליווד.

> הפרקים: -א. הדין וגדרו;

ב. שיעור התשלומים;

ג. הירידה:

ד. השבת; ה הנכסים:

ו. הגבייה;

ז. נטילת השבח:

ח. בגילוי דעת:

ט. היורד ברשות:

י. בשותף;

יא. היורד בתורת בעלים.

היורד לנכסי חבירו שלא מרעתו והשביחם, חייב בעל הנכסים לשלם ליורד את הוצאותיו, ודנים בו אם משלם לו כשכיר יום או כעושה בקבלנות או כארים, והדבר תלוי אם הנכסים היו עומדים לשבח זה, או לא, וכן דנים כשבעל הנכסים אומר ליורר איני צריך לשבח שעשית, מול אותו ולא אשלם לך כלום, אם שומעים לו, וכן דנים כשהיורד רוצה לימול את השבח ולהסתלק, אם שומעים לו.

א. הדין וגדרו. היורד לתוך שדה חכירו ונשעה שלא ברשות, חייב בעל השרה לשלם ליורד את הוצאותיו, ושמים לו וירו על התחתונהי, שאם השבח יתר על ההוצאה נותן לו את ההוצאה, ואם ההוצאה יתירה על השבח, נותן לו את השבח2, במה דברים אמורים בשדה שאינה עשויה ליפע<sup>3</sup>.

507 פנים מאירות שם. 508 פנים מאירות שם, שוה דומה לחלוקת אנוזים, עי׳ לעיל. 509 שו״ת דברי חיים ח"א חו"מ סי יח, ע"פ רש"י שם א ד"ה מאי. 510 דברי חיים שם. 511 שו"ת הת"ס חו"מ סיי שמ 511 שו"ת הת"ם חו"מ סוי עט. ועי' רברי חיים שם, שכתב ע"פ שו"ת רמ"א שבציון 406. שלהוזיל הרבה אסור. 512 שו"ע הרב הלכות הפקר והשגת גבול סו"ג. ועו" ציוו 496; שו"ת בית אפרים הו"מ סוף סי׳ כז ד״ה וראיתי בפנים מאירות, ואילר. 513 מאמר מרדכי שבציון 496, למעם זה.

יורד לנכסי חברו שלא מדעתו. רב ב"מ קא א; כתובות פ א; רמכ"ם נזלה ואכדה פ"י ה"ר; מוש"ע חו"ם שעה א. 2 עי להלו: שיעור התשלומים. 3 רב פפא ב"מ שם; רמב"ם שם; מוש"ע שם.



VII. Socio-Economic Welfare----Ben Adam L'Chaveiro and Ben Adam L'Makom

#### VIII. Integrity and Deception

:00 -iNA

וא"ר אילעא

משם רבי אלעזר ברי שמעון מותר לו לאדם
לשנות ברבר חשלום שנאמר "אביך צות ונויילאי
בה תאמרו ליומף אנא שא נא וגר רי נחן '
אומר מצות שנאמר "ויאמר שמאל איך אלך שוא
ושמע שאול ודרגני ונוי "דבי רבי ישמעאל! "
תנא גרול השלום שאף הקרוש ברוך הוא
שינת בו דמעיקרא כתיב "וארוני זקן ולבמוף
מחיב ואני זקנתי:

YEBAMUT 65 b

B

R. Ile'a further stated in the name of R. Eleazar son of R. Simeon: One may modify a statement in the interests of peace; for it is said in Scripture, Thy futher did command etc. so shall ye say unto Joseph: Forgive, I pray thee now, etc. 12 R. Nathan said: It 13 is a commandment; for it is stated in Scripture, And Samuel said: 'How can I 30.' If Saul hear it, he will kill me', etc. 14

(2A) . do sinai

יניים שנות המותא נפקדק ואשכח יומיצא אני מר ממת את האשת ונר רב
דעת קא מצערא לית דביתרע כי אמר לת עבידי לי "מלומדץ עברא לית
דימצי הימצי עברא לית מלומדץ כי גרל דויא ברית אפיך לת אמר
לית איעליא לך אמך אמר לית אנא דעא דקא אפיכנא לת אמר לית חיינו
דקא אמרי אינשי דנפיק מינך מעמא מלפך את לא תעביד המי
ייניים שנאמר "למדו לשונם דבר שקר העות ונו" רבי היא דעת קא מצערא
"לית דביתדע כי דעת משכת מידי צייר לית במודרית ומייתי ניהלת אמר
לית רב והא קא מצערא ליה למר א'ל דיינו שמנדלות בנינו ומצילות אותנו

Rab was constantly tormented by his wife. If he told her, 'Prepare me lentils', she would prepare him small peas; [and if he asked for] small peas, she prepared him lentils. When his son Hiyya grew up he gave her [his father's instruction] in the reverse order. Your mother', Rab once remarked to him, 'has improved'!s' It was l', the other replied, 'who reversed [your orders] to her'. 'This is what people say', the first said to him, 'Thine own offspring teaches thee reason"; '6 you, however, must not continue to do so; for it is said, They have taught their tongue to speak lies, they weary themselves etc'.7

3/512 ELE, 12/: 3A)

אתר האיש פונע עצמר מך העכידה. זכן שני בני אדם שעשו מריבה זה עם זה חלך אחרן חשב אצל אחר מחם אמר לו בני ראת חברך מדע [3] אומר ממרף את לבו ופורע את בנדיו [9] אומר אי לי חיאך אשא את עיני ואראת את חברי בושתי חימנו שאני הוא שמרחתי עליו הוא יושב אצלו עד שמסיר קנאת מלבו. החלך אחרן ויושב אצל האחר וא"ל בני ראת חברך בדע [7] אומר ממרף את לבו וקורע את בנדיו ואומר אוי לי היאך אשא את עיניי היאראת את חברי בושתי הימנו שאני היא שמרחתי עליו היא יושב אצלו ער "ער שמטיר קנאת מלבו. וכשנמשו זה בות נממו ונשקו וה לות לכך נאמר ב (מחיבר כ) ויבבו את אחרן שלשים יום כל בית ישראלו

ABOT DREBBI WATAN: 12.

Similarly, when two men had quarrelled one with the other, Aaron would go and sit with one of them and say, 'My son, see what your companion is doing! He beats his breast and tears his clothes, exclaiming, "Woe is me! how can I raise my eyes and look my companion in the face? I am ashamed before him since it is I who offended him". Aaron would sit with him until he had removed all enmity from his heart. Then Aaron would go and sit with the other and say likewise, 'My son, see what your companion is doing! He beats his breast and tears his clothes, exclaiming, "Woe is me! how can I raise my eyes and look my companion in the face! I am ashamed before him since it was I who offended him". Aaron would sit with him until he had removed all enmity from his heart. Later when the two met, they embraced and kissed each other. Therefore it is stated, They wept for Aura thirty days, even all the house of Israel.4

(4A) : 21 : 1'd4

"ייגד יעקב לרחל כי אחי אביה הוא וכי אחי" אביה תוא והלא בן אחות אביה הוא אלא אמר לה מינסבא לי אמרה ליה אין מיהו אבא רמאה הואולא יכלת ליה אמר לת"י או אנא ברמאות אמרה ליה ומי שרי לצדיקי לסגויי ברמיותא אמר לה אין "עם נבר חתבר ועם עקש תחפל אמר לה ומאי רמיותא אמרה ליה אית לי אתתא דקשישא מינאי ולא מנסיב לי מקמה \*מסר לה סימנים כי ממא ליליא אמרה השתא מיכספא אחתאי מסרתינהו ניהלה והיינו דכחיב "ויהי בבקר" והנה היא לאה מכלל דער השתא לאו לאה היא אלא מתוך סימנין שמסרה רחל ללאה לא הוה ידע עד השתא לפיכך זכתה ויצא ממנה שאול ומה צניעות היחה בשאול

4B MEGILLA 13b

And Jacob told Rachel that he was her father's brother? Now was ne her father's brother? Was he not the son of her father's sister? What it means is this: He said to her, Will you marry me? She replied, Yes, but my father is a trickster, and he will outwit you. He replied, I am his brother in trickery. She said to him, Is it permitted to the righteous to include in trickery? He replied, Yes: with the pure thou dost show thyself pure and with the crooked thou dost show thyself subtle. He said to her. What is his trickery? She replied: I have a sister older than I am, and he will not let me marry before her. So he gave her certain tokens. When night came, she said to herself, Now my sister will be put to shame. So she handed over the tokens to her.

כלה כמת שהיא ובית הלל אומרים "כלת נאת וחמורה אמרו להן ב"ש לכ"ח חדי שהיתה חינרת אוממא אומרי לה כלה נאת יוחבורה והתורה אמרה "מורבר שקר תרחק אמרו להם ב"ח לכ"ש לרבריבם מי שלקח מקח רע מן השוק ישברנו בעיניו או יגנני בעיניו דני אומר ישברנו בעיניו מכאן אמרו הבמים לעולם תהא דעתו של אדם מעורבת עם הבריות

(5B) KETUROT 166

Our Rabbis taught: How does one dance before the bride? Beth Shammai say: [17a] The bride as she is. 11 And Beth Hillel say: 'Beautiful and graceful bride'! 12 Beth Shammai said to Beth Hillel: If she was lame or blind, does one say of her: 'Beautiful and graceful bride'? Whereas the Torah' said, 'Keep thee far from a false matter.' 2 Said Beth Hillel to Beth Shammai: According to your words, 1 if one has made a bad purchase in the market, should one praise it 1 in his eyes or depreciate it? Surely, 6 one should praise it in his eyes. Therefore, 7 the Sages said: Always should the disposition of man be pleasant with people.



: 33 / Sin

ת"ר "לא ילד אדם לבית האבל ובירו לנין הבהקשקש ולא יםלאנו כים שפוי שפחערו ואם יש שם חבר עיר כוחר חדי ולא יכבור אדם לחבידו סנדל של כתה בכלל של דוה שרומה כפני ב' דברים א' כפני שמתעהו וא' משני הסבנה \*ולא ישגר אדם לחכירו חבית של יין ושכן צף על סיח ומעשה באחר ששינר לחבירו חבית של יין ושכן צף על פיה וחלך חיכן עליה אורחין ונבנסר מצאח שהיא של יין וחנק את עצמר דיאין תאוררין רשאין ליתן ממה שלפניהם לבנו ולבתו של בעה"ב. אא"כ נפלו רשות מבעה"ב ומעשח באחר שומן ג' אורוזן בשני בצורת ולא היה לו לרגיח לפניהם אלא (4)כשלש ביצים בא בנו של בעה"ב נפל אחד כותן חלכו ונחנו לו וכן שני וכן שלישי בא יאביו של חינוק מצאו שעווק א' בפיו ושתים בידו חבמו בקרקע ומת ביון שראתה אכר עלתה לגג ונפלה וכתה אף דוא עלה לגג ונפל וכת א"ר. אליעור בן יעקב על דבר וח נהרגו נ' נפשות מישראל "מאי קמ'ל דכולת ר"א בן יעקב היא ח"ר "השולח ידך לחבירו שלימה אינו צריך שימול היכעת גיד הגשה הרצכה צריך ליפול חיכצה ניד הנשה יובעובד בוכבים בין דתוכה ובין שליכוח א"צ ליפול היכצח גיד הנשה וספגי ב' רברים אכרו אין כוכרין נבילות ופרפות לעובר כוכבים אחד כשני שמתעהו ואחר שמאי יחוור וימכרנת לישראל אחר ולא יאכור אדם לעובר בוכבים כח לי בדינר וה בשר כמני ב' דברים

HULIN It was taught: R. Meir used to say, A man should not urge his friend to dine with him when he knows that his friend will not do so.5 And he should not offer him many gifts when he knows that his friend will not accept them. And he should not open [for a guest] casks of wine which are to be sold by the shopkeeper.6 unless he informs [the guest] of it. And he should not invite him to anoint himself with oil7 if the jar is empty. If, however, the purpose is to show the guest great respect, it is permitted. But surely this cannot be right. For 'Ulla once came to Rab Judah's house and the latter opened up for him casks that were later to be sold by the shopkeeper!-He must have informed him of this fact. Or if you wish. I can say that the case of 'Ulla is different, for he was so dear to Rab Judah that he would have opened for him even those that were not [to be sold by the shopkeeper]. .43 1./10

כי הא דכר וומרא בריח דרב נחמן הוח קאזיל מסיכרא לכי מדווא ורבא ורב מפרא היו קא אתו לסיכרא פגעו אהרדי הוא מבר לאפיה היא דקאתו אמר לרג לכה לדג לרבנן דמרוח ואתו כולי האי א'ל רב מפרא אנן לא היה ידעינן דקאתי מר אי היה ידעינן מפי היה מרחינן א"ל רבא מ"מ אכרת ליה הכי דאחלישתיה לדעתיה מ"עי נפשיה

HULIN 94a As in the following incident.

Mar Zuṭra the son of R. Naḥman was once going from Sikara; to Maḥuza, while Raba and R. Safra were going to Sikara; and they met on the way. Believing that they had come to meet him he said, 'Why did the Rabbis take this trouble to come so far [to meet me]?' R. Safra replied, 'We did not know that the Masterwas coming; had we known of it we should have put ourselves out more than this'. Raba said to him, 'Why did you tell him this; you have now upset him'? He replied, 'But we would be deceiving him otherwise'. 'No. He would be deceiving himself'.



מעשת באדם אחד שתמקיד אצל בר תלמיון מאח דיורים. חלך וביקשם ממעו. אמר לו בר תלמיון: ימת שתסקרת בירי מסרתי בידךי. אמר לוו יבוא ואשביעך". מת עשה בר תלמיון: נטל קנה והקקו, ונתן בו דיגרים חללו והחחיל סומך עליו. כיון שחגיע לבית חכנסת, אמר לון יטול קנח זת בידך ואני אישבע לך. אדון חבית חותו מה שחמקרת בידי מסרתי בידרוי גטל את חקנת וורקו לארץ, התחילו דינרים מתסזרים והוא מלקסם, אמר לו כר תלמיתו ילקט, לקט - משלך אתה מלקטו־

It happened that a certain person deposited with Bar Talmion 100 dewars. The former went and demanded them back. Har Talmion answered hlm: What you deposited with me I have already returned to you. Sald the other, Come and take an oath. What did Bar Talmion do? He took a cane and hollowed it out and placed the denars inside and began to lean on it (use it as a walking stick). When he reached the synagogue he said to him, Take this cane from me and I shall swear for you. By the Master of this house (i.e. God) what you deposited with me I returned to you. The depositor took the cane and threw it to the ground. Thereupon the denors scattered and he picked them up. Said Bar Talmion to him, Pick them up, pick them up, they are all yours.

(Vayikra Rabba 6)

UNDERSTAND THE שם מצוני -1778x ES 7 NOT EXPLAIN IT AS אצהרה AN AGAINST

7(A)

רכו. שֶׁלֹּא לְשָׁבַע עַלֹּ בְּפִירֵת מָמוֹן שָלא נִשְבַע על הַהַּרְחָשָה. שְנָּאָמֵר בְוָלֹא תְשַקְרוּר. כְּלוֹמֵר: שָאָם כְּפֵר אִים בְּפַקְדוֹן, עְבֵּר עֵּל ,לא־ תְּכָּחֲשׁוּ"ו וְאָם נִשְּׁפֵע לוֹ צֵּל הַכְּּפִירָה אַפר־כְּרָּ, עובר על ,וְלֹא־תְשַקּרוֹד. שְבֵּן בָּא לְנוּ פַרוּשׁ זָה הַכְּתוֹב שָהוֹא לְהַוְהִיר על הַנִּשְׁבְּע בְּרְפִירַת מְמוֹן: וּכְמוֹ שֶּבָּא בְסִפְרָא: ,וְלֹא תְשַקּרוּי – פַה־תַּלְמוּד לומר ז לפי שנאמר .ונשפע צל-שַקר. למדנו ענשו אַוְהָרָה הִנּוֹן ז הַלְמוֹר לוֹמֵר: .וְלֹא־תְשְׁקְרוֹר. וְנִתְּבָאַר בְּמַסֶּבֶת שְבוּצוֹת (מי ב), שְׁבָּל-מִי שֶּיִסְבַּע שְבוּצַת שֶקֶר צַל כְּפִירַת מְמוֹן, עוֹבֶר בְּשְׁנֵי לְאוֹין מְשוֹם ַוְלֹא־תִּשְּׁבְעוֹ בִשְׁכֵּי לַשְּׁמֶּר״. ומִשׁוֹם ַוְלֹא־ תְשֶקֶרוּ אִיש בַּצָּמִיתוֹ״.

מְשֶּׁרְשֵׁי אָפור הַסְבוּדָה לְסְקֵר. כְּסַרְתִּי בְכְּרְשׁת ַנִישְׁמַע יִתְרוֹ־ בְּמִצְוֹת לֹא־תִשָּא״.

וְדִינֵי מִצְנָה זוֹ - בְּפָרָק חֲמִישִׁי מִשְׁבוּעוֹת. ונוֹהָגֶת בְּכָל־מְקוֹם וּבְכָל־וְמְן. וְהָעוֹבֶּר צְּלִיהָ וְשָּקֵר וְנִשְבֵּע על הַכְּפִירָה בְטַוִיד – לוֹקָהוּ וַאַף־ על-פי שָאַין פּוֹ מַצָּקה-בַּחֹמֶר הַשְּׁבוּנְה חִוְבְתּוּ התורה מלקות.

ادر الاداع على لادركي يددد على لادركي " ren 7'73k Kf 12

6038 124

רשב"ם (ז) מדבר שקר תרחק, אם נראה בעיניך דין מרומה ועדים רמאים ואין אתה יכול להכחישן התרחק מאותו הדין ואל תדין בו כלל. ואעפ"י כן אם הוא נקי רצדיק כדין, שכבר נגמר הדין לזכות, אל תהרגהו עוד, מאחר שככר קיבלת העדים וגמרתה הדין ולא נתחה לכך על זה עד לסוף, שאם אתה הצדקתו, אני לא אצדיקנו [כי רשע הוא] וחייב מיתה כרכתיב והאלהים אינה לידו (לעיל כא יג).

*9*@

(ז) מדכר שקר, עם הדיין ידכר, שלא ידין דין שקר, וכמוהו צדק צדק תרדוף (דבר' טז כ)<sup>30</sup>. ונקי וצריק אל תהרוג, כאותו הדבר<sup>11</sup>, אם ידעת שהוא רשע בדבר אחר, שלא תאמר הואיל וככה<sup>גי</sup> עשה רשע אחר קשה, אהרגנו ואסיר המכשול מהדרך, כי אני אקח הדין ממנו ולא ימלט מידי<sup>ננ</sup>.

> 16751 Jak AND PRES SEE STEINA AS AN ASSECT NO SECT AN COURT IF THIS IS BECAUSE OF THE *o* 2. CONTEXT OF BMY CR'S NI POND BHL ٥٤ IN THE CONTEXT OF ניקרא ים ייא

(ז) מדבר שקר תרחק, מכל דבר שיוכל לסבב שקר, כאמרם ז״ל ״הוי זהיר כדבריך, שמא מתוכם ילמדו לשקר״.

IX. Particularism and Universalism in Jewish Thought

# Particularism and Universalism

Is Judaism Exclusive?

OSEFTA SANHEORIN 13:1 אמר לו ר' יהושע אילן אמר הכתוב ישובו רשעים לשאולה כל גוים ושתק היה אומר כדבריך אלו רשעי ישראל ורשעי עובדי כוכבים עכשיו שאמר הכתוב שכהי אלהים הא יש צדיקים בעובדי כוכבים שיש להם חלק לעולם הבא

UNIVERSAL SALVATION

15AIAH 42:6-8

ּ וּ נְשָׁמָה ׁ לָעֲם עְּלֶּיהָ וְרָוּחַ לַהְּלְכִים בָּהּ: אַנְיֵ יְהֹנָה קְּרָאתִיקּ בְּצֶדֵק וְאַחְזֵקּ וּ בְּיָדֵךְ וָאֶצְרְדְּׁ וָאֶפָּנְךְּ לְבִרִית עָם לְאִוֹר גּוֹיֵם: לִפְּלְּחַ עֵינַיִם עִוְרְוֹת לְהוֹצִיאַ מִּמַסְנֵּר אַפִּיר מִבֵּית כֵּלֵא יִשְׁבֵי חְשֵׁךּ: אֲנִי יְהֹנָהְ הַוּא שְׁמִי וּכְבוֹדִי לְאַחַר

LIGHT OIK
THE PIRTONATIONS

FATHER
AND
BLESSING
TO
MANY.
NATIONS

יב» וַיָּאַבְּרָם פָּאֲשֶׁר זִּפְּרָ בּ אָבִירָ אָל־הָאָרֶץ אֲשֶׁר אַרְאָרָ: וְאֵעֶשְׁרָ לְגִּוּי נְּרִוֹלְ וְאֲבָּרֶכְּה בּ אָבִירָ אֶל־הָאָרֶץ אֲשֶׁר אַרְאָרָ: וְאֵעֶשְׁרָ לְגִּוּי נְּרִוֹל וְאֲבָּרֶכְּהְ נַאַבְּילָה שְׁכֵּרָ וָהִיָּה בִּרְבָה: וַאֵּבְרָכָה מְבָּרֵכְּהְ לְגִּוּי נִּילְוֹ אָאַר בּ אָבִירָ אָרִי וְמִבְּרָכָה בְּרָ בִּעְּ מִשְׁבָּחֹת הָאַרְמָה: וַיַּלֶּךְ אֲבִיְּם בַּאֲשֶׁר דִּפְּרָ בּ וְיִבְּרְכוֹ בַלְ כִּל משִׁבְּחֹת הָאַרְמָה: וַיַּלֶּךְ אֲבִיְם בָּאָשֶׁר דְּפָּרָ

3 / p'/c

מדבר מלמנים שנאמר (נמוני ז) ובבא משה אל ארל מועד א"ר יתשע בן לוי (יא) י אלו היה אוה יודעים מה היח המקרש ימה להם קסמריות היו מקימים אות כדי לשומרו שהיה ימה להם יותר משל המצ"ל שכן שלמה סדר תתלה (מלכים 6 מ) וגם אל הגברי אשר

4 2007 186

UNIVERSAL PROPHECY נְּמֶבְרֵּנִתְ לְאִיִּשָּׁא עִי אָלִּתִי הָּלְבַ וְלְאִרִּלְבְּיִדְ נְּוֹרְ הַצֵּא חוֹרָה וּדְפַרִּיִרוּחָה בִּוֹרִשְׁלָם: וְשְׁפָּא בִּין חַשִּׁים וּ הַצֵּא חוֹרָה וּדְפַרִּיִרוּחָה בִּוֹרְשְׁלָם: וְשְׁפָּא בִּין חַשִּׁים וּ הַבְּא חוֹרָה וּדְפַרִּיִרוּחָה בִּירְנִשְׁלַם: וְשְׁפָא בִין חַשִּׁים וּ לְמְמָבְרִּוֹת לְאִיִּשְׁא עִי אָלִּיתוֹי הָעְכָּה בְּאִרְהְתֵּיו כָּיִר בלחבה:

क्राप्ट क्राप्टि क्राप्टि

ふりおんりろ

ינר קמן מטבילין אותו על דעת בית דין אנדיני אינר קמן מטבילין אותו על דעת בית דין אנדינית אינר קמי קמ"ל \*דומות דוא לו ווכין לאדם "?
שלא בפניו חנינא \*יזכין לאדם שלא בפניו
ואין חבין לאדם שלא בפניו מדו דתימא
עובד כוכבים בהפקירא ניחא ליה דהא
קיימא לן \*דעבד ודאי בהפקירא ניהא ליה
במ"ל דהיי מילי נדול דמעם מעם דאימורא

א בּנְּבֶּרְ צִּאָבׁר בַּּוְרִינְבַאָּנִרְ בַּּנְאַבָּוֹץ עַלְּיִרוּנֵרְת וּוֹרְוּשְׁבֶּם:

בּ וְתָנָה וּ בְּאַתַכְיָת תִיְפִׁים נְבוֹן יַרְנָה כַרַ בְּיתיִרוֹה בְּרָאשׁ

בַּרְרִים וְנִקֵא בּנְּבְצֵּית וְנֵרֵרָו־אַלָּיו בְּלֹדְנַשׁיִם: וְהַלְּטֹּ

1780 prrkl SIFRE V'ETCUMNAN

לב ואהבת את ה' אלהיך. עשה מאהבה הפריש
(הכתוב) בין העושה מאהבה לעושה
מיראה מאהבה שכרו כפול ומכופל. לפי שהוא
אומר (דברים ו) את ה' אלהיך תירא ואותו תעבוד
יש לך אדם כשהוא מתיירא מחברו כשהוא
מטריתו מניחו והולך לו אלא אתה עשה מאהבה
א) (שאין לך) אהבה במקום יראה ויראה במקום
אהבה אלא במדת הקב"ה בלבד. ד"א ואהבת את
ה' אלהיך אהבהו על כל הבריות כאברהם אביך
כענין שנאמר (בראשית יב) ואת הנפש אשר עשו
בחרן. והלא אם מתכנסים כל באי העולם לבראות
יתוש אחד ולהכנים בו נשמה אינן יכולים
(לבראותו) ומה ת"ל ואת הנפש אשר עשו בחרן אלא

מלמד ע. שהיה אברהם אבינו מגיירם ומכניסן תחת

קמ"ל דהני מילי גדול דמעם מעם דאיסורא אבל קמן זכות דוא לו

86)

כנפי השכיגה: י

ABOIN R. BARUCH HALEVI EPSTEIN (C)P'I

ולבסוף ענין פסוק זה אעיר על מאמר אחד בחר״כ ובירושלמי נדרים פרק ס׳ חלכה ד׳ ביחס פסוק זה. רבי עקיבא אומר, ואהבת לרעך כמוך — זה כלל גדול בתורה, בן עזאי אומר, זה ספר תולדת אדם (פ׳ בראשית), כלל גדול מזה, ע״כ. ולא נתבאר ענין מחלקותם, ומה מוסיף בן עזאי על דברי

ואפשר לומר, כי כונת בן עזאי, כי בלשון ואהבת לרעך אפשר להבין רעך בלאומיות, או בדת ובתורה ומצות, על זה מביא מפסוק זה ספר תולדת אדם, וסתם שם אדם אשר בשעת הבריאה כולל כל אדם מכל אומה ולשון. והנה זה בארנו דעת בן עזאי שהי׳ דן בדעת רבי עקיבא, אבל באמת פשוט הדבר, כי בעיקר הענין גם דעת רבי עקיבא, כי תוצאת המצוה מפסוק זה מוסבת על אהבת כל אדם מכל העולם באשר הוא אדם, והלשון רעך בא לתורות כי כל בני האדם מרעים וחברים זה לזה, כחבור כל האברים שבגוף אשר מכולם יחד יבנה ויכונן הגוף, כך מכל בני האדם יבנה העולם.

וכן מצינן לרבי עקיבא מפורש דעה זו, שכן אמר באבות פרק ג' משנה די, חביב אדם שנברא בצלם. וזה בודאי מוסב על כל אדם שהוא. יען שבמשנה הבאה הוא אומר, חביבין ישראל שניתן להם כלי חמדה (התורה), ומתבאר, דהמשנה הקודמת, חביב אדם, מכוין לכל אדם.

וכן מצינו לו שהי' מחבב מדות טובות שראה באומות העולם, כמבואר וכן מצינו לו שהי' מחבב מדות טובות שראה באומות העולם, כמבואר בברכות (ח' ב') שאמר, בשלשה דברים אוהב אני את המדיים, ומפרש ענינם. אך מה דניחא לי' להביא מפסוק זה, ואהבת לרעך כמוך, ולא מפסוק זה ספר תולדת אדם, יש לומר פשום, משום דלחובת מצוה יותר נכון להביא מלשון הנאמר למצוה, והוא פסוק זה, ולא כן הפסוק זה ספר תולדת אדם מוא רק ספור דברים, ולשונו אינו מספיק לעשותו לחובד ולמצוה. ואפשר לומר עוד בדעת רבי עקיבא, כי על כן הוציא הכתוב כאן אהבת כל אדם בשם הרעף", כדי לחבב המצוה על מקיימה, ולהורות שכל בני אדם

חברים, כמבואר.

והנה אעמ"י שמצינו שלפעמים מכוין הפסוק בשם "רעך" לישראל, אך

כבר כללו חו"ל כללא, דכל שם שיש לו שתי הוראות צריך להבין בכל מקום

לפי ענינו (יבמות ק"ב ב' ומכות ח' א'). וכאן עפ"י דעת רבי עקיבא ובן

עואי צריך להבין בשם רעך כל אדם שהוא, כמבואר.

וכן מצינו מפורש שם רעך במובן לשארי אומות, והוא בפרשה בא (י"א ב") וישאלו איש מאת רעהו ואשה מאת רעותה, וזה הלא מוסב על המצרים. וע' מש"כ שם. ובשלות משה מלאכים אל מלך אדום אמר לו כה אמר אחיך ישראל (פ' חקת, כ' י"ד). וחירם מלך צור קרא לשלמה אחי (מ"א ט' י"ג), וע' מש"כ בארוכה מענין זה להלן בפ' בהר (כ"ה י"ד).

ADDITION ADDA LIFT SIGIES

(9)

## התנצלות המחבר שהודאות

של"ם בכל' גזילה זכן שסק השלחן שרוך בכל' גניבה זכן בכל' גזילה. כרי חבואר שאשור לגדול אי לנמב אלל נכרי זק"ו האומוח של זמנט שאמט יושבים במכם, שהמח מאמיים בעקבי הדח, <u>שמאמיים בבריאח השלם ומאמיים בנבואח הביאים ובכל הכשים ונפלאום הבתובים בשובה ובספרי הגביאים, א"ב סשימא ומשימא שאמח מתאייבים לכבדם ולפאלם. ולכן הנו מכריז ומודים. ולא על חיבורי זה בלבד אי מכריז אלא בכל מקום שנמוא בשום מעור דבר גמאי על שני"ם אי גנים ובחום וכיולא בלשוט הלל, של חסעה לפרש על האומוח הלל שבזמנט, כי המסרש כן וכיולא בלשוטח הלל, של מדח של חסעה לפרש על האומוח הלל שבזמנט, כי המסרש כן האומים שהיו הוא שומה ומפרש שלא כדח של חורה. אבל הטומה על האומות הקדמונים שהיו מאמינים בכוכבים וחולות וכמו כת הלבא"ה שהזכיר ברמב"ש בספר המורה שאמן המומח משיקורסים ומינים היו, ולא הודו בבריהת העוב והכחישו כל המומחים והכחישו הכטומה. ולכן יוהר כל אחד בדברי אלה וישים שומם על לברון:</u>

ברוב הדרשות ברבים, להיות מהר מלוד בכנוד הלתמום לאר מייחי, שלמי מחריר ושוכית ברוב הדרשות ברבים, להיות מהר מלוד בכנוד הלתמום לאר בזמנים ולתחת מנסים בלריטחיכם ובחדישתיהם, וחייבים לתחם להמלו בשלום החלכים והשרים וחילוחיהם, ולהחפלל על שלום החדיבה וישבים, וחלילה לע להיות כלויי מסובה לאר המה מסיכים פתנו ושחרים לע מחוה שלחיית בלכן. זכן של התיכה פתנו שחרים לע מחוה שלחיית בלכן ועל הגיכה, ומודיע כי אין חילוק כלל בליטור גיולה וגרכה בין מחון של הכריב, ומודיע כי אין חילוק כלל בליטור גיולה וגרכה בין מחון של הכריב ומון של ברב"ם פרק א' מהלי גרובה הלי א' ח"ל כל הגוכב מתון של אים יהובי וכן מא ברפב"ם פרק א' מהלי גרובה הלי א' ח"ל כל הגוכב מתון שכול או הבונה מחון הכי וכלי. זכן כהב בפרק א' מהלי גדולה הלי ב' ח"ל ולמטור לגדול כל ששל ומה בלוב מחוך שלה מלור בלו משקן ואם גדול הלי ב' ח"ל שמקי יחודי עכ"ל הרמב"ם. זכן מהם כמור בח"מ סי' שת"ח בהלי גניבה זסי' שת"ח בהלי גניבה זסי' שת"ח בהלי גניבה זסי' שת"ח בהלי גניבה זסי' שת"ח בהלי גניבה זסי'

(F) GIFTING

SHURCHAN ARUKH YOREH OE'AH 335:9

ם ח [יב] י מבקרין חולי עובדי כוכבים מפני דרכי שלום:

שלת דריך של יורה מק י

RAMBAM HILCHOT MELAKHIM <sup>CHA</sup>PTER 10

וכן יראה לי שנוהנין עם נרי .
תושב בדרך ארץ ונסילות חסדים כישראל. שהרי אנו מצווין להחיותן שנאסר לגר אשר בשעריך תתננה ואכלה. וזה שאסרו חכסים אין כופלין להן שלום בעכו"ם לא בנר תושב. אפילו העכו"ם צוו חכסים לבקר חוליהם. ולקבור סתיהם עם סתי ישראל. ולפרנס ענייהם בכלל עניי ישראל. מפני דרכי שלום. הרי נאסר מוב

ר מגם הלכנת מלכנה סול פרק ז

ה׳ לכל ורחמיו על כל מעשיו. ונאמר דרכיה דרכי נועם וכל נתיבותיה שלום:

# שָׁבֶּע יִשְּׁרָאֵל יהוָה אֱלֹהֵינוּ יהוָה וּאֶחְרָּ

03,1 pross

יְעַהָּה הַ קְּבָּנִים וְגִוּי קָּרְוֹשׁ אֵלֶּה הַדְּבָּרִים אֲשֶׁר הְּבַּרִיתִי וְהְיִּיתֶם לֵּי סְגָּלָה מִכָּל-הַעַבְּּתִי בִּי־לָי בָּל-הָאֶרֶץ: וְאַתֶּם תְּהִיּוּ־לֵי מַמְלֶכֵּת י וְעַהָּה הַּבְּרִים וְגִוּי קָּרִוּשׁ אֵלֶּה הַדְּבָּרִים אֲשֶׁר הְּבָּרִים הָאָרָץ: וְאַתָּים תְּיִיתִּי וְהְיִּיתֶם לֵיִּי וְעַהָּה הּ

NNger cerid

שַּׁלֵינוּ לְשׁבֵּח לֹצְרוֹן הַבֹּל. לְתַת בְּדְּלֶּה לְיוֹצֵר בְּרִאשׁית שָׁלֹא עְשָׁנוּ בְּנוֹיֵ הָאָרְצוֹת וַלֹא שְׂבָנוּ בְּמִשְׁבְּחוֹת הָאָרְבוֹת שָׁלְּא שְׂב הָּלְבֵנוּ בְּהָבוֹים וְמִוֹרְלֵנוּ בְּקְרִבוּ בִּקְרִנוֹ בְּנְרְבְנוֹ בְּקְרֵנוֹ בְּקְרֵנוֹ בְּקְרֵנוֹ בְּקְרֵנוֹ בְּקְרֵנוֹ בְּקְרֵנוֹ בְּנְרְבְנוֹ בְּרְבְנוֹ בְּיִבְיִם וְמִוֹרִים לְבְּנִי בְּכְּלְרָם הַבְּּרְוֹשׁ בְּרוּךְ הוֹא שֶׁהוֹא נוֹטֶה שָׁבִים וְיִםּבְּעִל. וּשְׁבִינִת שְׁבִּיִם וְיִםּבְּעל. וּשְׁבִינִת שְׁבִּיִם וְחַבְּעל. וּשְׁבִינִת שְׁבִּיוֹ בְּנְרוֹבְּשְׁבִים וְמָבֵעל. וּשְׁבִינִת שְׁלְבנוֹ בְּנְרוֹבְ בְּתִּוֹרְתוֹּ וְיִרְיְעִתְּהִיּוֹם וְהָשֵׁכִּתְ מִלְבֵנוֹ אֶלְהִים בִּשְׁבִים וֹמְבַּעִל וְצִלּ־־הָאָרֶץ מְבְּרִרְנִוֹ בְּתִוֹרְתוֹ וְיִרְיְעִתְּהִיּוֹם וְבִשְׁבְּת וְצִלּ־־הָאָרֶץ מְבֹּיוֹ בְּבְּהָי בְּיִבְוֹ בִּיְבְתוֹ בְּבְּתוֹרְתוֹ וְיִרְיְתְהִוֹנִם וְצִלּ־־הָאָרֶץ מְבֹּרֹי בִּשְׁבִּים וֹמְבַּעֵער וְצִלּ־־הָאָרֶץ מְבֹּיוֹ בִּשְׁבִים וֹמְבַּעִיך וְצִלּ־־הָאָרֶץ מִוֹ בִּוֹים בִּשְׁבִּים וֹמְבַּער וְצִלּ־־הָאָּרֶץ וְבִּלֹי בִּתְּבְּרָתוֹ בְּשְׁבִים וֹמְבַּער וְצִלּר־הַנְאָּרְיתוֹ בְּשְׁבִּים וֹמְבַּער וְצִלּר־הָאָּרֶץ עִבְּרִיים בּּשְׁבִים וֹם בְּבָּרֵי וְנִילְהִנִים בְּיִבְּתוֹ בְּעִבְּהָים בְּעִבְּתוֹ בְּעִבְּרִים וֹבְּבְּתִי בְּבְּבְּתִי בְּעִבְּתוֹ בּבְּתְיבְיוֹ בִּישְׁבְתוֹים בְּשְׁבִים וֹבְבְּתִי בְּתִוֹבְ בְּיִבְּתוֹים בְּשְׁבִים וֹבְבָּתִי בְּנִבְּתוֹ בְּבְּתִי בְּתְוֹבְּבְּתוֹ בְּבְּתִיבְּיִים בְּבְּתְיוֹ בְּיִים בְּבְּבְּיִי בְּיִבְּתוֹים בּּבְּתָּי בְּיִבְיוֹ בְּבְּבְיוֹי בְּיִבְּיִים בְּבְּתוֹים בְּיבְּבְּתוֹ בְּבְּתוֹים בְּבְּתוֹים בְּבְּבְּיִי בְּיִים הְנִים בְּיִבְּיִים בְּבְּיִים בְּיִבְּיוֹים בְּבְּיוֹים בְּיִבְּבְּיִים בְּיִבְּבְּיוֹים בְּיבְּיִים בְּבְּבְּיבְיוֹים בְּבְּבְיוֹיבְיוֹים בְּבְּיוֹים בְּבְיבִים בְּבְּבְּיבְייִים בְּיִיבְּיוֹים בְּיִיבְּיוֹים בְּבְּיבְיוֹים בְּבְּיוֹים בְּיבְּיבְיוֹים בְּבְּיִים בְּבְּבְּיוֹים בְּבְיוֹיבְיוֹים בְּבְּיבְּיים בְּבְּבְּיוֹים בְּבְּיוֹים בְּבְּבְּיוּבְּיוֹ בְּבְיוֹבְיוֹים בְּבְּבְיוֹים בְּבְּבְּיבְּבְיוֹיוֹים בְּבְּבְּים בְּבְּבְּיבְיוֹיבְּיוֹים בְּבְּבְּיבְּבְּיבְּיבְיוֹים ב

\_ a \_

ר' יהושע בן לוי פתח לה פיתחא להאי פרשתא מהכא ר' יהושע בן לוי פתח לה פיתחא להאי פרשתא מהכא יוהיה באשר שש ה' עליכם להימיב אתכם כן ישיש לדרע אתכם \*ומי חדי מייו לעי מדי אתכם להימיב אתכם כן ישיש לדרע אתכם \*ומי חדי מייו לעי הקב"ה במפלחן של רשעים והא כתיב "בצאת לפני החלוץ ואומרים הודו די ב ב מדי לה' כי לעולם חסדו וא"ר יוחנן מפני מה לא נאמר כי מוב בהודאה זו לפי לה' כי לעולם חסדו וא"ר יוחנן מפני מה לא נאמר כי מוב בהודאה זו לפי

שאין הקב"ה שמח במפלחן של רשעים ואמר רבי יוחנן מאי דכתיב "ולא קרב זה אל זה כל הלילה בקשו שייים מלאכי השרת לומר שירה אמר הקב"ה מעשה ידי מובעין בים ואתם אומרים שירה אמר רבי אלעור הוא אינו שש אבל אחרים משיש ודיקא נמי דכתיב כן ישיש ולא כתיב ישוש ש"ם

JEJ TING 1

דָּבֶר אַחֵר: ״אָז יָשִׁיר־משָה״. זֶהוּ שְׁכָּתוֹב: ״קּדְמוּ שָׁרִים

אַחַר נגנים, בְּתוֹךְ עַלָּמוֹת תּוֹפַפוֹת" (תהלים סח, כו) – אָמַר

ר׳ יוֹחַנָן: בָּקשׁוּ הַמַּלאַכִים לוֹמַר שִׁירַה לְפָנִי הַקָּבַּ״ה בְּאוֹתוֹ

הַלַּוְלָה, שָּׁעָבְרוּ יִשְּׂרָאֵל אָת הַיָּם, וְלֹא הִנִּיחָם הַקָּבְּ״ה. אָמַר

לָהֶם: לְגִיוֹנוֹתֵי נְתוּנִים בְּצֶּרָה, וְאַמֶּם אוֹמְרִים לְפָנֵי שִׁירָה זּוּ

זַהוּ שֶּׁכֶּתוֹב: יוְלֹא־קָרַב זַה אָל־זָה כָּל־הַלְיִלָה" (יד, כ), כְּמוֹ

שָׁאַהָּה אוֹמֵר: ״וְקָרָא זָה אָל־זָה וְאָמַרִ: קָדוֹשׁ, קָדוֹשׁ, קְדוֹשׁ

ה׳ צָּבָאוֹת״ (ישעיה ו, ג). וְבֵנָן שְׁיָצְאוֹ יִשְׁרָאֵל מִן הַיָּם, בָּאוֹ

הַמַּלְאָכִים לְהַקְדִּים שִׁירָה לְפְנֵי הַקָּבְּ״ה. אָמַר לְהָם הַקּבְּ״ה: יִקְדְמוּ בָּנֵי תִּחָלָה, זֶהוּ שֶׁכָּחוּב: ״אָז יָשִׁיר־משָׁה״ – ״אָז שָׁר״

לֹא נְאֲבֵר, אֶלֶא ״אָז יָשִׁיר״ז שֶׁהַקָּכָּ״ה אָמַר: יָשִׁיר משְּׁה וּבְנִי יִשְׂרַאֵל הַחָלָה. וְכָן דָּוִד אוֹמֵר: ״קִּדְמוּ שַׁרִים״ – אַלּוּ

יִּשְּׁרָגְל, שֶשָּׁרוּ עַל הַיָּם, שֶׁכָּתוּב: ״אָז יַשִּיר־משֶׁה וּבְנֵי

אָמַר הַקֶּבָּ״ה לַמַּלְאָכִים: לֹא מִפְּנֵי שְׁאֲנִי מַשְׁפִּיל אָתְכֶם, אֲנִי

אוֹמֵר, שֵּיִקְדָּמוּ בָּנֵי תְּחַלָּת, אֶלָא מִפְנֵי שֶׁבְשָּר וָדָם הָם, יאמְרוּ

יִשְרָאַל״: ״אַחַר נגנים״ – אַלוּ הַפַּלְאָכִים.

פנון, צובי שאוני פניל חני

ופרעת הקריכ
וישאו בני ישראל את עיניהם (יח) וראה משה בצרתן של
ישראל (יכ) ועמר להתפלל עליהם אמר לו הקכ"ה [סס]
רכר אל כני ישראל ויסעו (יג) אמר מיניה לפני הקכ"ה
האוינים מאחריהם והים מלפניהם לאיוה דרך יסעו (יד)
מה (טו) עשה הקכ"ה שלח (טו) למיכאל השר הגרול
(יו) ונעשח לחומת אש (יוז) בין ישראל ובין מצרים (יט)
והיו רצים לבא אחר ישראל ולא היו יכולים לבא מפני
האש (כ) וראו העליונים בצרתן של ישראל כל הלילה
משה נפה את ירך על הים וכקערו ונטה משה את ירו

4,238 832 61J,E

(כ) וראו העלוונים כצרחן כו' ולא נתנן שכה והודאה ליונדם.
רבי' כחיי העחיק כשם הפר"א דדרש אל הקרי ולא קרב וא"ו
אלא ולא קרא זא"ו, וכשת"ר פכ"ג מסיים כה כמי הד"א
וקרא זא"ו, וכ"ה כשוח"ע חו' ק"ה (וגם במגלה [יו] דרשי'
לי שלא אחרו מלה"ש שירה אלא ששם אחרוהו מסני שתאש ידיו
להן המצרים] אוכדים כים, וכאן אחר לה מפני שראו בצרחן
של ישראל, ומפני שכחוב כל הלילה, וטביעת מצרים לא היחה
עד אשמרת הכקר, לכן דרש לי' על צרת ושראל לא אחרו שירה
כל הלילה כל מלאכי ג' אשמרות) י

89

זיונקי שדים (יואל ב מו) אלו ואלו פתחו פיתם ואמרו שירה לפני המקום שני אשירה להי ונוי. רי מאיר אמר אף עוברין שבמעי אמן פתחו פיתן ואמרו שירה לפני המקום שני במקהלות ברכו אלחים די ממקיר ישראל (תהלים מח כו) ולא ישראל בלבד אמרו שירה לפני המקום אלא אף מלאכי השרת שני די אדוננו מה אדיר שמך בכל הארץ אשר תנה הודך על השמים (שם ח ב).

- אכילת א פרק יאק אל זייה איצור אימר אמר הקב"ה למשה משה בני נתונים ... בצרה הים סונר ושונא רודף ואתה עומר ומרבה בתפלה. מה תצעק אי שהיה אומר יש שעה לקצר ויש שעה להאריך,
- קפץ נחשון בן עמינרב וירד לים תחילה

  ימיש שנאמר "סבבוני בכחש אפרים ובמרמה

  בית ישראל ויהודה עוד רד עם אל ועליו

  ימימפרש בקבלה "הושיעני אלהים כי באו מים

  עד נפש מבעתי ביון מצולה ואין מעמר וגוי

  מצולה וגוי באוחה שעה היה משה מאריך

  בתפלה אמר לו הקב"ה ידידיי מובעים בים

  נאחה מאריך בתפלה לפני אמר לפניו רבונו

  ימיח של עולם ומה בידי לעשות אמר לו "דבר

  אל בני ישראל ויסעו ואחה הרם את ממך

  אל בני ישראל ויסעו ואחה הרם את ממך

oGO SOTAH :36

\_ .S( = 5/2N

אמר ליה סק ורכב אמר ליה לא יכילנא דכחישא חילאי מימי העניתא נחין וסליק כי סליק בעט ביה אמר ליה לא כתיב לכו "בנפל אויבך אל תשמח אמר ליה הני מילי בישראל אבל בדירכו כתיב "ואחה על במותימו חדרוך "ויקרא לפניו ככה יעשה לאיש אשר המלך הפץ ביקרו כי הוה נקים ואויל בשבילא רבי המן חויתיה ברתיה דקיימא אאינרא

MEGILLA 16a

(26)

17.

BET YOSEF ORACH CHAIM & 490 של ו"ט קורין ההלל ואץ נוחרין אומו כך מפור׳ בערכין מ"כ (י '; התם יהצא מפתא מ"ט במג דאחרין כל יומא ומ"ט בססח דלא אחרין כל יומא ופ"ט בססח דלא אחרין כל יומא ושבלי כלקם כחדרש ברניט פ' סוכה שהטעם שאין נוחרין ההלל כל יומי כפסח הוא לפי שנטבפו החלריים וכקיב כנפול אויבר לפי שנטבפו החלריים וכקיב כנפול אויבר כמ" חס"ח וכה ר"חוכתב ה"ב כב" חטכ' דמח רביט להשחת חולו של פסח לר"ח מהרמב"ן ו"ל שחילון ביניהם ואחר דבחול של פסח אחיי חווב לקרומו בדילוג מפח אפי יחד מחווב לקרומו בדילוג שעיקר חקובה כך היחה לאחרו בחולו של

90

ססח כדילוג ולכרך עליו עכ"ל ודברים חלו כתכם הר"ן בס' בתה תדליקין: אל התא מרבון לדב כהנא מי שחץ לך מאי הר סיני אל הר שנקש בו
נמת לישאל הר ניסאי מיבעי ליה אלא הר שנקשה סימן מיב לישראל הר
סימאי מיבעי ליה אל מים לא שבידת קבה דרב פמא ורב הונא בריה
הרב יהישע דיבעייני מאברתא הרב המרא ורבה ביי הרב הונא דאמרי החווידני
מאי הר סיני הר שודה שיאה לעיברס עליו היינו דאמר ר' יוסי בר'
רבינא ה' שבות יש לו מרבר צין שבצבו ישראל עליו מרבר קיש
שבהקיש ישראל עליו מרבר קימות שבינה קוובה עליו מרבר פארן

عور (2) هد

RESALHIM 492 (28)

(Q9)

רבי שמאל כר תחק וכבט: <u>רגיא אמר</u> רבי עקובא 'כשהייתי עם הארץ אמרחי מי יתן לי חלמוד חכם הצשבט כרמור אמרו לי תלמידיו רבי אמר ככלב אמר להן זה טעק ושבכ ענם זה טעוד האט שובר עבם: חציא היה רבי מאיר אמר כל

פנים: רניא רכי ארשור אכר "אלמלא אנו צרכין להם למשא ומהן הדו הדנין אחנו רנא רכי דריא כל העוסק ברוהה לפני עם הארץ כאלו בעול אחסתו כפניו שאכר "ההה צה לנו משה מרשה אל תקרי מושה אלא: "מארסה נחלה שאה שפניון עםי הארץ להלמור חכם יותר משאה ששונאין עובדי כוכבים את ישראל השההה יותר בהן: תנא שנה ופרש.

> .دىر ا.

P. no S

CN

, הני חפילין דמרי עלמא מהכתיב בהוא"ל "ומי בעמך ישראל גוי אחר בארץומי משחבת קוב"ה בשבחייהו דישראל אין דכתיב "את ה' האמרת היום (וכתיב) וה' האמירך היום \*אמר להם הקב"ה לשראל אתם עשיתוני \*חמיבה אחת בעולם ואני אעשה אתכם חמיבה אחת בעולם אתם עשיתוני חמיבה אחת בעולם שנאמר "שמע ישראל ה' אלהינו ה' אחר ואגי אעשה אתכם חמיבה אחת בעולם שנאמר ומי בעמך ישראל גוי אחר בארץ אמר ליה רב אחא בריה דרבא אעשה אתכם חמיבה אחת בעולם שנאמר ומי בעמך ישראל גוי גדול ומי גוי גדול "אשריך ישראל "או הנסה אלהים "ולתתך עליון אי הכי נפישי להו מובי בתי אלא כי מי גוי גדול ומי גוי גדול דרמיין להדדי בחר ביתא אשריך ישראל ומי כעמך ישראל בחר ביתא או הנסה אלהים בחד ביתא ולתחך עליון בחר ביתא אשריך ישראל ומי כעמך ישראל בחר ביתא או הנסה אלהים בחד ביתא ולתחך עליון בחר ביתא

(30)

That is in effect and purpose the insistent message of the second of the two Sidras of this week: "Ye shall be holy for I the Lord your God am holy." For despite all that I have said, we Jews do still maintain the doctrine of a Chosen People. It is fundamental to our faith, but it is the choice to which Amos has given that permanent expression to which I have referred. The only superiority to which the Jew can lay claim is the maintenance of a higher moral standard, the acceptance of a more rigorous code of ethics, that code of ethics which our Rabbis derived from that verse, that code which is called "cleaving to the attributes of God," and which is expressed in the words, "As God is gracious so be ye gracious, as God is merciful, so be ye merciful." It is in the extent to which man approaches to the divine perfection of God, and the extent to which he rids himself of his animal nature, that he justifies his belonging to the Chosen People by the conscious acceptance of the yoke of the Kingdom of Heaven. It was the explicit condition made when the doctrine was first enunciated at the foot of Sinai's Mount. "And now if" -and it is a tremendous, terrific "if" - "if ye will hearken to my commandments and keep my covenant, then - and then only -- will you be to me for a Chosen People." The moment that the Jew descends from that pedestal his moral superiority goes. The unlovely picture, which is alas only too common, of the gross materialistic Jew, of the earth earthy, seeking only the amassing of wealth and his own animal comforts, the Jew without idealism or vision, without soul or spirituality, the poker-playing, swineeating, horse-racing and money-chasing Jew, by what right and by what reason does he dare to claim superiority over or preference in God's eyes, to the non-Jew, black or white? The juxtaposition of the two verses sums up the only attitude of mind which can be called Jewish, which can be said to reflect the Jewish soul. "If ye will hearken to my voice — ye will be chosen unto me from all peoples" — if not -"Behold ye are unto me like the children of the Ethiopians saith the Lord." And in the eyes of God the moral Ethio-

COUIS

RABINOWITY

FROM OUT

OF THE

OEPTHS

1946

PARSHAT

KEDOSHIM

91

- 6 -

#### X. Kiddush Hashem and Chilul Hashem

X. Kiddush Hashem and Chilul Hashem

### You Have Been Chosen, Now Figure Out Your Mission דרשה שבת שובה – תשע"ה

#### שליחות בתנ"ך

#### (ו)בראשית פרק כד

- (א) ואברהם זקן בא בימים ויקוק ברך את אברהם בכל: (ר) ויאמר אדרהם אל ערדו זהו ריחו המשל בכל אשר לו
- (ב) ויאמר אברהם אל עבדו זקן ביתו המשל בכל אשר לו שים נא ידך תחת ירכי:
- (ג) ואשביעך ביקוק אלהי השמים ואלהי הארץ אשר לא תקח אשה לבני מבנות הכנעני אשר אנכי יושב בקרבו:
- (ד) כי אל ארצי ואל מולדתי תלך ולקחת אשה לבני ליצחק:

#### (3)שמות פרק ג

- (י) ועתה לכה ואשלחך אל פרעה והוצא את עמי בני ישראל ממצרים:
- (יא) ויאמר משה אל האלהים מי אנכי כי אלך אל פרעה וכי אוציא את בני ישראל ממצרים:
- (יב) ויאמר כי אהיה עמך וזה לך האות כי אנכי שלחתיך בהוציאך את העם ממצרים תעבדון את האלהים על ההר הזה:
  - (יג) ויאמר משה אל האלהים הנה אנכי בא אל בני ישראל ואמרתי להם אלהי אבותיכם שלחני אליכם ואמרו לי מה שמו מה אחר אלהם:
  - (יד) ויאמר אלהים אל משה אהיה אשר אהיה ויאמר כה תאמר לבני ישראל אהיה שלחני אליכם:

#### (2)בראשית פרק לז

- (יג) ויאמר ישראל אל יוסף הלוא אחיך רעים בשכם לכה ואשלחד אליהם ויאמר לו הגני:
- (יד) ויאמר לו לך נא ראה את שלום אחיך ואת שלום הצאן והשבני דבר וישלחהו מעמק חברון ויבא שכמה:
- (טו) וימצאהו איש והנה תעה בשדה וישאלחו האיש לאמר מה תבקש:
  - (טז) ויאמר את אחי אנכי מבקש הגידה נא לי איפה הם -רעים:

#### (4)במדבר פרק יג

- (א) וידבר יקוק אל משה לאמר:
- (ב) שלח לך אנשים ויתרו את ארץ כנען אשר אני נתן לבני ישראל איש אחד איש אחד למטה אבתיו תשלחו כל נשיא בהם:
  - (ג) וישלח אתם משה ממדבר פארן על פי יקוק כלם אנשים ראשי בני ישראל המה:
- (טז) אלה שמות האנשים אשר שלח משה לתור את הארץ ויקרא
- משה להושע בן נון יהושע:
- (יז) וישלח אתם משה לתור את ארץ כנען ויאמר אלהם עלו זה בנגב ועליתם את ההר:

#### בראשית פרק מה

- (ג) ויאמר יוסף אל אחיו אני יוסף העוד אבי חי ולא יכלו אחיו לענות אתו כי גבהלו מפניו:
- (ד) ויאמר יוסף אל אחיו גשו נא אלי ויגשו ויאמר אני יוסף אחיכם אשר מכרתם אתי מצרימה:
- (ה) ועתה אל תעצבו ואל יחר בעיניכם כי מכרתם אתי הנה כי למחיה שלחני אלהים לפניכם:
- (ו) כי זה שנתים הרעב בקרב הארץ ועוד חמש שנים אשר איז חריש וקציר:
  - (ז) וישלחני אלהים לפניכם לשום לכם שארית בארץ ולהחיות לכם לפליטה גדלה:
- (ח) ועתה לא אתם שלחתם אתי הנה כי האלהים וישימני לאב לפרעה ולאדון לכל ביתו ומשל בכל ארץ מצרים:

#### שליחות בהלכה

#### תלמוד בבלי מסכת קידושין דף מא עמוד א

/מתני/. האיש מקדש בו ובשלוחו. האשה מתקדשת בה ובשלוחה....

שליחות מנלן? דתניא: +דברים כד+ ושלח - מלמד שהוא עושה שליח, ושלחה - מלמד שהיא עושה שליח ....דא"ר יהושע בן קרחה: מנין ששלוחו של אדם כמותו? שנאמר: +שמות יב+ ושחטו אותו כל קהל עדת ישראל בין הערבים, וכי כל הקהל כולן שוחטין? וחלא אינו שוחט אלא אחד! אלא מכאן, ששלוחו של אדם כמותו

#### תלמוד בבלי מסכת קידושין דף מג עמוד א

איתמר, רב אמר: שליח נעשה עד,

דבי רבי שילא אמרי: אין שליח נעשה עד....

תלמוד בבלי מסכת קידושין דף מב עמוד ב והא דתנן: השולח את הבעירה ביד חרש שוטה וקטן - פטור מדיני אדם וחייב בדיני שמים, שילח ביד פיקח - פיקח חייב; ואמאי? גימא: שלוחו של אדם כמותו! שאני התם, דאין שליח לדבר עבירה, דאמרינן: דברי הרב ודברי תלמיד - דברי מי

#### תוספות רי"ד מסכת קידושין דף מב עמוד ב

שאני התם דאין שליח לדבר עבירה יש מקשים א"כ לכל דבר מצוה יועיל השליח ויאמר אדם לחבירו שב בסוכה בעבורי הנח תפילין בעבורי. ולאו מילתא היא שהמצוה שחייבו המקום לעשות בגופו האיך יפטר הוא על ידי שלוחו והוא לא יעשה כלום...

#### קצות החושן סימן קפב

...והנראה לענ"ד בזה כיון דשליח של אדם כמותו לא אמרינן אלא במידי דעשיה דאז הו"ל מעשה שלוחו כמותו, אבל במידי דליכא עשיה לא אמרינן שליח של אדם כמותו...אבל בתפילין כשהשליח מניח התפילין הנחה זו שהיא עשיה חשוב כאילו המשלח עשה הנחה זו, אבל אכתי לא הניח התפילין על ראשו אלא על ראש שלוחו דאין גוף השליח כגוף המשלח כיון דבמידי דממילא לא שייך מינוי שליחות.

#### השליחות של כל אדם מישראל

תלמוד בבלי מסכת נדה דף ל עמוד ב דרש רבי שמלאי: למה הולד דומה במעי אמו ..ומלמדין אותו כל התורה כולה...וכיון שבא לאויר העולם - בא מלאך וסטרו על פיו, ומשכחו כל התורה כולה, שנאמר +בראשית ד'+ לפתח חטאת רובץ.

ואינו יוצא משם עד שמשביעין אותו, שנאמר (ישעיהו מ"ה) "כי לי תכרע כל ברד תשבע כל לשון", כי לי תכרע כל ברך - זה יום המיתה, שנאמר (תהלים כ"ב) "לפניו יכרעו כל יורדי עפר, תשבע כל לשון" - זה יום הלידה, שנאמר (תהלים כ"ד) "נקי כפים ובר לבב אשר לא נשא לשוא נפשו ולא נשבע למרמה"

ומה היא השבועה שמשביעין אותו - תהי צדיק ואל תהי רשע, ואפילו כל העולם כולו אומרים לך צדיק אתה - היה בעיניך כרשע. והוי יודע שהקב"ה טהור ומשרתיו טהורים, ונשמה שנתן בר טהורה היא, אם אתה משמרה בטהרה - מוטב, ואם לאו - הריני נוטלה ממך.

R. Simlai delivered the following discourse: What does an embryo resemble when it is in the bowels of its mother? ... It is also taught all the Torah from beginning to end... As soon as it, sees the light an angel approaches, slaps it on its mouth and causes it to forget all the Torah completely, 67 as it is said. Sin coucheth at the door. 72

It does not emerge from there before it is made to take an oath, $^{73}$  as it is said, That unto Me every knee shall bow, every tongue shall swear; <sup>74</sup> 'That unto Me every knee shall bow' refers to the day of dying of which it is said All they that go down to the dust shall kneel before Him;<sup>75</sup> 'Every tongue shall swear' refers to the day of birth of which it is said, He that hath clean hands, and a pure heart, who hath not taken My name<sup>76</sup> in vain, and hath not sworn deceitfully.<sup>77</sup>

What is the nature of the oath that it is made to take? Be righteous, and be never wicked; and even if all the world tells you, You are righteous', consider yourself wicked. 78 Always bear in mind 79 that the Holy One, blessed be He, is pure, that his ministers are pure and that the soul which He gave you is pure; if you preserve it in purity, well and good, but if not, I will take it away from you.

#### <u>רב קוק, עולת ראיה:</u>

אלהי, עד שלא נוצרתי איני כדאי, ועכשיו שנוצרתי כאלו לא נוצרתי.

לפני שנוצרתי, כל אותו הזמן הבלתי מוגבל שמעולם עד שנוצרתי, ודאי לא היה דבר בעולם שהי' צריך לי. כי אם הייתי חסר בשביל איזו תכלית והשלמה הייתי נוצר, וכיון שלא נוצרתי עד אותו הזמן הוא אות, שלא הייתי כדאי עד אז להבראות, ולא היה בי צורך כי אם לעת כזאת שנבראתי, מפני שהגיעה השעה שאני צריך למלא איזה דבר להשלמת המציאות. ואילו הייתי מיחד מעשי אל תכלית בריאתי הנני עכשיו כדאי, אבל כיון שאין מעשי מכוונים לטוב התכלית הרי לא הגעתי אל תכלית בריאתי ואיני עדיין כדאי כמו קודם לכן.

אַלהַי ,נַשָּׁמָה שָׁנַתַתְּ בִּי טְהוֹרָה הִיא

אָתָה בְּרָאָתָה אֶתָּה יְצַרְתָּה אַתָּה נְפַחָתָה בִּי וְאַתָּה מְשַׁמְּרָהּ בְּקְרְבִּי וְאַתָּה עָתִיד לְטְלָה מִמֶּנִּי וּלְהַחֲזִירָה בִּי לֶעָתִיד לָבוֹא כָּל זְמֵן שֶׁהַנְּשָׁמָה בְּקְרְבִּי מוֹדה אֲנִי לְפָנֶיךּ ה' אֱ-לֹהַי אַ-לֹהַי אֲבוֹתֵי רְבּוֹן כֶּל הַמַּעֲשִׂים אֲדוֹן כָּל הַנְּשָׁמוֹת ברוּך אִתָּה ה' הָמָחָזִיר נִשׁמוֹת לִפְגרִים מתִים

#### מאת הרבי מליובאוויטש, מתוך הספר "שלחן שבת ,"מעובד על-פי לקוטי שיחות כרך לג, עמ' 113

דרגות בשליחות

כדי להבין זאת, עלינו להעמיק מעט במושג "שלוחו של אדם כמותו". באיזו מידה השליח הוא 'כמותו' של השולח? בעניין זה יש

- א) הדרגה העליונה ביותר: השליח נכנס ממש במקומו של השולח⁴, כאילו השולח בעצמו עשה את המעשה.
  - ב) השליח נשאר אדם לעצמו, אולם פעולותיו ומעשיו מתייחסים לשולח, כאילו השולח עשאם.
- גם פעולותיו של השליח הן מעשיו-שלו, אלא שתוצאות פעולותיו מתייחסות לשולח והוא האחראי לתוצאה.

#### תחושת המציאות

שלוש הדרגות הללו קיימות גם בעבודת-ה'. יהודי בכלל הוא בגדר שליח - שליחו של הקב"ה למלא את תכלית הבריאה. כשיהודי עובד את עבודתו כראוי, הוא עושה זאת בכוחו של הקב"ה, ובבחינת "שלוחו של אדם (העליון) כמותו". <sup>5</sup> וכאן יכולות להיות שלוש דרגות, ומלמטה למעלה:

- א) הוא מצד עצמו אינו רוצה לעשות את רצון-ה', אך כופה את עצמו ומבצע את שנצטווה.
- ב) למעלה מזה, כשהוא משעבד גם את נפשו לקב"ה, עד שאינו חש כל תחושת מציאות עצמאית בעשייתו, אלא מייחס את כל מעשיו לכוחו של הקב"ה.
  - ג) הדרגה העליונה ביותר היא, כשהוא אינו מרגיש כלל את עצמו ואת מציאותו האישית, אלא הוא בטל לחלוטין לקב"ה -'כמותו ממש.'

#### תלמוד בבלי מסכת ברכות דף יז עמוד א

מרגלא בפומייהו דרבנן דיבנה: אני בריה וחברי בריה, אני מלאכתי בעיר והוא מלאכתו בשדה, אני משכים למלאכתי והוא משכים למלאכתו, כשם שהוא אינו מתגדר במלאכתי כך אני איני מתגדר במלאכתו, ושמא תאמר: אני מרבה והוא ממעיט -שנינו: אחד המרבה ואחד הממעיט ובלבד שיכוין לבו לשמים

> Rav Yosef Soloveitchik ימי זיכרון

#### שליחותו של האדם

האדם נברא בתור שלית. עצם היצירה: הלידה. מכילה בתוכת בהכרח את בבר מינוי השליחות. השבועה שעליה מספרים לנו חז"ל, היא בעצם הנוסחה, שבה נעשה שימוש במהלך מינוי השליחות, לפני שכינה אברהם אבינו את אליעור לחיות שלוחו, השביע אותו, יעקב השביע את יוסף ויוסף אף הוא השביע את הער.

את העובדה שמישהו חי בזמן מסוים, בתקופה מיוחדת ובמקום מוגדר, זאת העובדה שמישהו חי בזמן מסוים, בתקופה מיוחדת ובמקום מוגדר, את עצם הרעיון בדבר שליחותו של האדם. ההשגחה יודעת היכן וכיצד יכול הפרט־חיחיד על הסרונותיו זכן חות הנפש האצורים בו, לקיים את שליחותו, באילו נסיבות יודעת או מברה יהא זה בכוחן של האדם שליחותו, באילו נסיבות יועל בהתאם לחלכה האומרת, כי לא למלא את שליחותו. בורא העולם פועל בהתאם לחלכה האומרת, כי לא יתכן למנות שליח כדי לפצע תפקיד, שהוא למעלה מכוחותיו של השליח. זוהי שליחות, שאי אפשר לקיימה, והיא מתופחת בל ערך, מאחר שאם ממנים אדם למלא שליחות, מן הראוי ליתן לו את היכולת לפעול כשליה. משום כך נברא חיחיד בתקופה ובמקום, שבהם יוכל לקיים את פעולתו לשם קירם שליחות:



2

okopera-pide pippl

החנתגה שהקב"ה מנהיג את האדם, וכל תנאי החיים שהאדם נתון בהם, הכל עשוי כדי שיהודי יוכל למלא את השליחות שבעבורה ירד לעולם. שאין אדם יורע מה היא שליחותו המיוחדת, אלא כמאה"כ ראה אנכי נתון לפניכם היום, שיראה ויתבונן בכל התנאים הסובבים אותו, שאת הכל נתן לו הקב"ה במטרה אשר תשמעו, כי הקב"ה הטוב והמטיב נתן לו את כל תנאי החיים הללו שדוקא על ידם יוכל למלא את שליחותו בעולם. ווהן פי' את הכרכה אשר תשמעו, שנאמר בלשון אשר ולא אם, דהיינו שהקב"ה נותן את כל התנאים רק בשביל ברכה. שימלא שליחותו בעולם, זרק אם לא תשמעו או הר"ז קללה, אבל מטרתם היא אשר תשמעו.

זהו ענין ברכה וקללה, אח הברכה אשר משמעו, תכלית הברכה היא פאשר יהודי ממלא את שליחותו בעולם, וכל ענין הברכה והקללה האמוך כאן קאי על זה, ולכן לא הוכיר בלשון שכר ועונש השייך לעצם קיום המצוות, כי אם ברכה וקללה דשייכי לתכלית שליחותו של יהודי בעולם. וזה שנאמר ראה אנכי נותן לפניכם, דקאי על כל התנאים שהקב"ה נותן לו לאדם, שבזה שייך שפיר לשון ראה ונתינה ממש, שהכל הוא נותן לו לברכה אשר תשמעו, למלא שליחותו בעולם.

נחנה צדיקי אשת אמרן שהאות לדעת מה היא השליחות המנוחדת שלו, מהו הענין שבעבורו ירד לעולם לתקנו, הוא הרבר שהיצה"ר מתגבר עליו ביותר. זהו סימן שבעבור זה ירד לעולם. זכמו שאמרו שהרבר שיהודי אינו יכול להתגבר עליו בשום אופן כי אם במסירות נפש אות הוא שוו השליחות שעליו לתקן בעולם. ועוד איתא בתורת אבות, שיכול להיות שיהודי יגיע לעולם העליון לאחר אריו"ש ועסק בתורה ועבודה, וישאלו אותו מה עשית ופעלת בעולם הזה, הרי כל מה שעשית לא היה בענין הנדרש ממך, שהיה עליך לפעול במטרה העיקרית שלך, ושבע האדם שאינו מיבן למסור את כל הישות שלו.

וי"ל הענין ע"פ מש"כ כיסור העבורה (ח"ר פריאת ארם האר"י הק", שאינו דומה ארם לאדם מיום בריאת ארם והלאה, ואין אהם אחר יכול לתקן מה שתבירו מתקן והיינו שלכל אדם יש את השליחות העליונה שלן לתקן דבר מיוחד, שבעבור זה הורידותו מן העולם העליון למטה לענה"ו, ואף אדם אחר מיום בריאת העולם אינו יכול לתקן את אשר עליו לתקן וי"ל שע"ז קאי ענין ראה אנכי נותן לפניכם היום ברכה נקללה, דלא איירי על קיום המצוות ועניני שכר ועונש, אלא על השליחות המינחדת ותפקיד הבודי ממלא את שליחותו העליונה ומתקן אותו ענין יהודי ממלא את שליחותו העליונה ומתקן אותו ענין שבעבורן ורד לעולם, והקללה היא אם אינו מתקן את שליחותו המיוחדת ועמל בכל שכעים שנותיו ואת השליחות שנוערה לו לא היקן.

והנה הקב"ה הוא שוב ומשיב וברא את העולם כדי להעניק מטובו לכרואים, ומומין לו לאדם את התנאים המביאים אותו למלא שליחותו בעולם. וע"ו אמר דאה אנכי נותן לפניכם היום וגו" את הכרכה אשר תשמעו, פי כל מה שאני נותן לפניכם, כל

וכל זה בכלל מאמר המגיד ממעזריטש זי"ע, מלאה הארץ קנינך, כל הארץ מלאה בדברים שאפשר על ידם לקנותו ית"ש. מכל המדות והתאוות הרעות יכול יהודי לקנותו ית"ש, כאשר שומע את קול ה" המדבר אליו מתוך תכונות נפשו ומתוך טבעיותו וכן מתוך כל המאורעות העוברים עליו. וכמו שאחו"ל (חולין ז:) אין אדם נוקף אצפעו טלמטה אלא אם כן מכריזין עליי מלמעלה, מתוך כל ההנהגה אתו יכול לשמוע את ההכרזה המיוחדת ואת דבר הי הקורא אליו. וזהו מקור הברכה, אשר תשמעו את כל הענינים הטבעיות והמאורעות שכולם מתנה מן השמים להכיאו לתכלית הטוב.

been severely limited. Nor are the considerations which have emerged from an interpretation of this text confined to the question of Natives here or elsewhere. The conception is universal and of world-wide application. There is no inherent superiority in one person or one nation over the other. God knows but one yardstick, one measuring rod, and that is the moral standard. Neither race nor creed, neither colour nor nationality weighs before God, but only the worth of the man. Certainly it does not behove us Jews to harbour unreasoning prejudices or to be guilty of discrimination against a people for any accidental cause of birth or colour, and the words of Shylock may well be taken to heart by us:

Hath not a Jew eyes? Hath not a Jew hands, organs, dimensions, senses, affections, passions? Fed with the same food, hurt with the same weapons, subject to the same diseases, healed by the same means, warmed and cooled by the same winter and summer as a Christian is? If you prick us, do we not bleed? If you tickle us, do we not laugh? If you poison us, do we not die?

and applied to those of different colour as well as of different creed and race.

And the Midrash emphasized this doctrine by saying, Why was Adam created as an individual? To establish peace among God's creatures, that no man shall say "My father was greater than yours."

That is in effect and purpose the insistent message of the second of the two Sidras of this week: "Ye shall be holy for I the Lord your God am holy." For despite all that I have said, we Jews do still maintain the doctrine of a Chosen People. It is fundamental to our faith, but it is the choice to which Amos has given that permanent expression to which I have referred. The only superiority to which the Jew can lay claim is the maintenance of a higher moral standard, the acceptance of a more rigorous code of ethics, that code of ethics which our Rabbis derived from that verse, that code which is called "cleaving to the

so be ye merciful." It is in the extent to which man "As God is gracious so be ye gracious, as God is merciful, only too common, of the gross materialistic Jew, of the , , ; and it is a tremendous, terrific "if" -- "if ye will hearken enunciated at the foot of Sinai's Mount. "And now if" acceptance of the yoke of the Kingdom of Heaven. It was approaches to the divine perfection of God, and the extent attributes of God," and which is expressed in the words, — ye will be chosen unto me from all peoples" — if not —... or preference in God's eyes, to the non-Jew, black or white? and by what reason does he dare to claim superiority over ... eating, horse-racing and money-chasing Jew, by what right in without soul or spirituality, the poker-playing, swine. own animal comforts, the Jew without idealism or vision, ... earth earthy, seeking only the amassing of wealth and his we moral superiority goes. The unlovely picture, which is alas, ,,,,, moment that the Jew descends from that pedestal his :::: then only — will you be to me for a Chosen People." The to my commandments and keep my covenant, then—'and the explicit condition made when the doctrine was first fies his belonging to the Chosen People by the conscious to which he rids himself of his animal nature, that he justi-The juxtaposition of the two verses sums up the only attisaith the Lord." And in the eyes of God the moral Ethio-"Behold ye are unto me like the children of the Ethiopians pian takes precedence over the a-moral Jew. to reflect the Jewish soul. "If ye will hearken to my voice  $\cdot$ tude of mind which can be called Jewish, which can be said:

## קדשים

# CHOSEN PROPLES

Are ye not as the children of the Ethiopians unto me, O children of Israel? (Amos IX 7.)

schools; he was a humble herdsman and dresser of sycamore and stretch themselves upon their couches, and eat the of that hapless kingdom. The people basked in an unexments" (VI, 4-6). wine in bowls, and anoint themselves with the chief oint devise for themselves instruments of music . . . that drinl ampled luxury and opulence, "that lie upon beds of ivory II, the most distinguished and successful of all the kings forthcoming doom. It was during the reign of Jeroboam neyed to the northern kingdom of Israel to prophecy its by the compulsion of the divine voice within him, he jountrees from the southern kingdom of Judah, and impelled lambs out of the flock . . . that thrum on the psaltery, that HII prophet Amos, from whose book the Haftarah arresting of all the divine band of writing He was not a member of the regular prophetic for this week is selected, is one of the most

A person brought up in that environment is apt to take these things for granted and regard them as the normal acceptable way of life. But the prophet coming from afar, from the purer atmosphere of Judah, was able to penetrate beneath the surface. He saw, and was horrified at the sight, that all this elegance and opulence masked a deepseated corruption and oppression wherein lay the inexorable and Nemesis-like seed of calamity. The poor were oppressed, justice perverted, and the "fruit of righteousness was wormwood."

It is natural that people mistake material success for superiority. This natural tendency was fortified by a dis-

torted view of the doctrine of Israel the Chosen People, and it is against this false notion that Amos brings to hear the full force of his vehemence, the whole burden of his inspired message. Emphatically and insistently he preaches the true meaning of this doctrine of the election of Israel. It does not mean that Israel is superior to other peoples, that they are more favoured in God's eyes than other nations. On the contrary, emphatically to the contrary, it means that Israel, having been chosen as the instrument of God's purpose, bears a heavier burden of responsibility, and he expresses it in the immortal sentence: "You only have I known of all the families of the earth (saith the Lord), therefore I will visit upon you all your iniquities."

delivered himself of that sentence which I have taken as my text: "Are ye not as the children of the Ethiopians unto to the sensuous, pleasure-loving, arrogant people. It ultime, O children of Israel, saith the Lord." but undeterred, he continued to press home the lesson, and mately caused the expulsion of Amos from the kingdom consists solely and only in the moral standards by which Jew or Gentile, wealthy or poor, there is no inherent supe-"to me," and before God all men are equal. Black or white blacks; he is speaking of their standing in the eyes of God concerned with how the children of Israel look upon the But the prophet speaks in the name of God. He is not violent protest with which this sentiment was greeted? one not imagine the fury, the resentment, the outburst of to compare the haughty children of Israel to them! Can Despised blacks! Kaffirs! Natives! And Amos dares people live, and by these standards only shall they be judged riority of one over the other. Superiority before God Such an unpopular doctrine could not but be unwelcome Ethiopians

28

as "the Native Question." That question is much too involved and much too complicated to be dealt with by someone who has been but a short time in this country and whose opportunities for a close study of the question have

. . .

# مرود على مهار مع دون دارا

 $(N ) = \frac{1}{2}$   $(N ) = \frac{1$ 

# 152 555

שהרי כל עצמו לא קנאו אלא לעבדו עד היובל שהרי ביוכל יצא כמו שנאמר לממה <sup>68</sup> ויצא בשנת היובל. <sup>69</sup> ובנר שתחת ידך הכתוב מרכף בי ואף על מי כן לא חבא עליו בעקיםין מסני חלול השם, אלא כשבא לינאל ידקדק כחשבון, לסי המניע בכל שנה ושנה ינכה לו הני מן דמיו. אם היו עשרים שנה משנמכר עד היובל וקנאו בעשרים מנה נמצא שקנה הני עבודת שנה במנה ואם שהה זה אצלו חמש שנים ובא לינאל ינכה לו חמשה מנים רתן לו העבד מיו מנים וזהו והיה כםף ממכרו במספר שנים: כי מי שכיר יהיה עמו. חשבון המניע לכל שנה ושנה יחשב כאלו נשכר עמו כל שנה במנה וינכה לו:

שמעון אומר מנין שגזל העכו"ם גזל א] ת"ל אחרי נמכר יכול מושכו ויצא תלמוד לומר אחרי נמכר יכול מושכו ויצא תלמוד לומר גאולה תהיה לו. יכול יגלום עליו תלמוד לומר וחשב עם קונהו ידקדק עמו: (ג) או אינו מדבר אלא בעכו"ם שאינו תחת ידך וכי מה אתה יכול לעשות לו כשהוא אומר ויצא בשנת היובל הוא ובניו עמו הא בעכו"ם שתחת ידך הכתוב מדבר אם כן דברה תורה בעכו"ם שתחת ידך. על אחת כמה וכמה בעכו"ם שאינו תחת ידך. אם כן החמירה בעכו"ם קל וחומר על התורה על גזילו של עכו"ם קל וחומר על

اد مو'0 مروریا (e)

98)

ישראל וכנעני אנם שבאו לדין אם אתה יכול לוכדו כדיני ישראל וכהו ואכור לו כך דינינו בדיני כנענים וכהו ואכור לו כך דינכם ואם לאו כאין עליו בעקיפין ") דברי ר' ישמעאל ר"ע אומר אין באין עליו בעקיפין כפני קירוש השם ור"ע מעכא ראיכא קירוש השם הא ליכא קירוש השם באין ונול כנעני מי שרי והתניא אמר ר' שמעון דבר וה דרש ר"ע כשבא וטופירין טנין דלגזל כנעני שהוא אסור ת"ל "אחרי נמבר גאולה תהיה לו שלא ימשכנו ויצא יכול יגלום עליו ת"ל "וחשב עם קונהו "ירקרק עם קונהו

ולהחזיר להן נזילן. <u>הנוזל את הנכרי (<sup>ש</sup>) חייב להחזיר לנכ</u>רי חמור <u>גזל</u> הנכרי מגזל ישראל מפני חילול השם. הנוזל את הנכרי ונשבע לו (<sup>ת</sup>) ומת (ו) אינו מתכפר לו מפני (ו) חילול השם:

> השלבות שני איכשרשושות ללפוד תורה מרכן נבליאל ולפרו מבש מקרא משנה תלפוד הלפו ואברות ובשוף אמרו לו כל תורתכם נאה וששובה ומין משני דברים הללו שאתם אומרים \*\*בת ישראל לי א תיילד לעברים אבל עברים מיילדת לבל ישראל בת ישראל לא הניק בנה של עברים אבל עברים מניקה לכת ישראל פרשותה גזילן של ישראל אביר ושל עברם מודר באודה שעה נור רבן נמקיאה עד נויקות עבוים שהא אבור מבוי היהול השם שור של ישראל שננה לשור של עברם פינור וכיי ברבר הוהאין אני בודיעין לבולבות אפילו כן הא משין לשולביה דשר עד

יעל שבע מצות בן נה נהרג נלי הדבנא בחדא והיא הדין לכולדו ועל הגול כן נח נהרג ודתניא \*על הגול גנב וגול וכן יפת הואר וכן כיוצא בהן יכותי בכותי וכותי בישראל אכור וישראל בכותי כותר ואם איתא ניתני חייב כשום דקבעי למיתני \*סיפא ישראל בכותי כותר

דשבחון בולן :

כמלחמה: וכן כיולא בהן . שאינן ממש גזל אלא דומין להם ולקמן מפרש להו: ישראל בכוחי מוחר . דלא חעשוק את רעך כתיב (ויקרא ים) ולח טתי ומדרבנן [א] איכא למאן דאכר משום חיטל השם בהגוול בתרא (ב"ק דף קיב.): משום דקבעי למיתנא סיפא ישראל בטתי

. 3 318 21NV E 6, 

הגהות הגר'א [א] רש"י ד"ם ישרחל כנכרי כו' ומדרכנן איכא כו׳. כיב תמום ועת"ם (בחו"ת) כסימן שמח (סיק ח. וכאהיעםיי כיח סקים):

4:3 6:5

ع: در اعادون ع: در اعادون ع: در

לואסור בל שהוא דין תורה אפילו עכו"ם [4] אסור לגזלו לעשקו. ואם גזלו או עשקו יחזיר:

7587 /2/c

k: h)

סגם (ג) ה) קרשם בגול (ס) או הן גניכח ה) (ו) פטים פוי תקורשת דהה אינה לריכה להחזיר רק מכח קידוש השם (מהריא פיי קלית)

(21)

זו) קדשם כוי ליחל דחייל נול יווי חמור מרחורייםה וממים כחית סיתן שמיח סיב חבל דברי החשונה דכחן מיירי כמו בפקשת כלוחתו דחינם אמור אלא בחקים חילול כשם כחשים בפגים ופייל סייג נכגים וחם מכרו כו׳ וזו כיח בחשובה דכחו ופים בחשוכם. ניפום. פיין רשיי נפנהדרין כין ח' דיה ישרחל כעכוים כוי וכים כירושלתי פיר זכיק פפשם ששלח בתלכות שני הסטרטיוסות ללמוד חורם מרינ כו' וכסוף חיל כל חורתכם כלנו כל בזי לוי של ישרחל חסור ושל עכרים מוחר כחותם שעם גזר ריג על נשילת פכו"ם שיכת חסור חפרי חילול סשם אכל ייל דאחי כת"ר נול פגוי

~ j [ ~ 3

با راد بر ۱۰۰۰ د د

כבר בארנו במשנה שלא נאמר שלא לפרוט עם המוכם אלא במוכם העומד מאליו או שהעמידו המלך אלא שאין לו קצבה. הא אם העמידו המלך ונתן לו קצבה כך וכך למשאוי של הטים כך וכך משוי של שעורים וכן בכל דבר כל שהמוכס אדם נאמן ומוחזק שלא לשנות מותר ואין אומרים שהמכם מעיקרו גזל הוא אלא דינא דמלכותא דינא ר״ל שכל חוק שחקקו המלך לכל ולא חדשו לאדם אחד בפרט על אי זה מעשה דין גמור הוא ואסור לגזלו, ולא סוף דבר במלכי ישראל אלא אף במלכי האמות, הא אם היה המוכם מוחזק להוסיף כגון ישראל חשוד או שהוא משאר עממין הקדומים שבעובדי האלילים שאינן נזהרים מן הגזל אסור.

היה המוכס מעובדי האלילים הקדומים שאינם גדורים בדרכי הדתות והבריח ממנו את המכס הואיל ואין כאן גזל גמור ולא חלול השם אין מקפידין על כך וכן אחד מאלו שבא עם ישראל לדין בערכאות של דייני ישראל אם הדיין יכול לזכותו בדיני ישראל מוטב ואם לאו יהור לזכותו מצד נימוסיהם ומנהגותיהם והרי רשאי לומר אף אתם כך דינכם ואם לאו הואיל ואינו מוצא לפטרו בצד טענה יחייבהו ויכריהתו לשלם שלא יאמרו נושאים הם פנים לעצמם ומכל מקום באותם הגדורים בדרכי הדתות לא נאמר כן אלא אם באו לפנינו לדין אין מעבירין להם את הדרך כמלא מחט אלא יקוב (את) הדין את ההר (אין) [אם] לו (אלא) [אם] למשנגדו 3.

(00)

#### גצלות המח

שנ"ם בהל" נזילה וכן פסק השלחן שרוך בהל" גמבה וכן בהל" נזילה. כרי מבואר שאסור לגשל או לגשב אלל מכרי וק"ו האומות של זמנש שאנחש יושבים בתוכם, שהמה מחמימם בפקרי הדח, שמחמימם בבריחה השולם ומחמימם בנכוחת הככיחים לא זם-וגבל המנים וופלאות הכתובים בתורה וכפפרי הגביחים, ח"ב פשיפת ופשיפת שלנחם תתוייבים לכבדם ולכשחם. ולכן הנדי מכריז ומודים. ולא של חיבורי זה כלבד ארי מכריח אלא בכל מקום שנתנא בשום חבור דבר גמוי על מכו"ם מי נוים ובחים יעום וכיונת בלשוטת הלני, שלם תסמה לפרש של המוחות הלני שבאמנט, כי המסרש כן תום סומה ומפרש שלם כדח של חורה. מכל הטונה פל המומות הקדמונים שהיו מאמימים בכוכבים וחולות וכמו כת הלבא"ה שהוכיר ברמב"ם בכפר כמורה שמותן האומות ששיקורסים ומימים היו , ולא הודו בבריהת העוכם והכחישו כל המוסחים והכחישו הנכוחה. ולכן יותר כל חחד בדברי אלה וישים אוסם על לט לוכרון:

אבור המחבר כנר פדע ונחפרסם ככל המקומות אשר הייתי, שלני מוהיר ומוכית ברוב הדרשות כרבים, להיות מהג מפוד בכבוד המומות משר בזמנים ואנחת חוסים בארשחיהם ובתדיקחיהם, וחייבים שנחש להתפלל בשטם המלכים והשרים וחינוחיהם, ולהחסלל על שעם המדינה ויושביה, וחלילה לע להיוח כשויי מובה אשר המה מפיבים עמנו ועחמים לם מחיה ושמרית בחרן. וגם אר מזהיר סמיד של הגזל ושל הגמבה , ושדיש כי אין חילוק כלל באיפור גזילה ונרבה בין תמון של יכודי ובין תמון של ככרי אסור כלם חבוול, וכן לאו דלא חצמכו שלל גם ממוז של שים יהודי. וכן הוא כרמב"ש פרק א' מהל' נפיבה הל' ש' ח"ל כל הגונב תתון מסוה סרוסה ולתעלה שוכר כלם חמשה שנחמר לם חבטבו וכי' ומ' הבוכב ממון שראל או העוב תפון נכרו וכו'. וכן כחב בפרק א' מהל' נדלה הל' ב' ח"ל ואכור לגזול כל שהוא מדין תורה אסילו וכרי אסור לגזלו או לפשקן ואם גזלו או משקן יחזיר עכ"ל הרמב"ם. וכן לסק הטור בח"ם סי' שמ"ח בהל' נניבה וסי'

15.5 / C. (4) 3/ 6.51x

1/911

יא אבשליון איפר הכפים הזהרו בדבריכם. שכא תחובו חובת גלות. ותגלו למקום פים הרעים. וישתו התלמידים הבאים אחדיכם. ויכוחו, ונפצא שם שכים

> 6 N1' 19

שאל ר' פתיא בן חרש את ר' אלעזר בן עזריה ברוכי "שכעת ארבע' חלוקי כפרה שהיה רבי ישמעאל דורש אמר שלשה הן ותשובה עם כל אחר ואחר \* "עבר על עשה ושב אינו זו משם עד שמוחלין לו שנאמר ימיס שובו בנים שובבים יעבר על לא תעשה ועשה תשובה תשובה תולה ויוה"ב סכפר "מילשנאמר °כי ביום הוה יכפר עליכם מכל הפאתיכם יעבר על כריתות ופיתות בית דיז ועשה תשובה תשובה ויוה"כ תולין ויסורין ממים בשבי פשעם "ופקרתי בשבש פשעם ממים פשעם ובנגעים עונם יאבל פי שיש חילול השם בירן

אין (י)לו כח בתשובה לתלות ולא ביוה"כ לכפר ולא ביסורין לפרק אלא כולן כב תולין ומיתה ממרקת שנאמר "ונגלה באזני ה' צבאות אם יכופר העון הזה לכם עד תמותון ה<u>וכי דמי חילול השם</u> אמר <u>רב</u> כגון אנא "אי שקילנא בישרא ממבחא ולא יהיבנא דמי לאלתר אכיר אכיי לא שנו אלא באתרא דלא תבעי אבל באתרא דתבעי לית לן בה אכיר רבינא וכתא כהסיא אהרא דתבעי הוא אביי כדשקיל בישרא פתרי שותפי יהיב זווא להאי וזווא להאי והדר מקרב להו גבי הרדי ועביד חושבנא <u>רכי יוהנן</u> אכר כגון אנא דכסגינא ארכע אכות. כלא תורה ובלא תפילין יצחק דבי ר' ינאי אכר כל שחביריו מהביישין מחמה שבועתו(\*היינו חילול השם)אכר רב נחבן בר יצרק כגון דקא אכרי אינשי שרא יייסליה מריה לפלניא אביי אכר כדתניא "ואהבת את ה' אלהיך שיהא שם שמים ברת על ידך שיהא קורא ושונה וְכשמש ת״ח ויהא פשאו ופתנו (ג)\*בנרת עם הבריו<u>ת מה הבריות אומרות עליו</u> אשרי אביו שלמדו תורה אשרי רבו שלמרו תורה אוי להם לבריות שלא למרו תורה פלוני שלמרו תורה ראו כמה משינאים דרכיו כמה מתוקנים מעשיו עליו הכתוב אומר °ויאמר לי עבדי אחה ישראל אשר בך אתפאר אבל כי שקורא ושונה ומשמשת"ח ואין משאו ומתנו באכונה ואין דבורו בנחת עם הבריות מה הבריות אוטרות עליו אוי לו לפלוני שלמר תורה אוי לו לאכיו שלמרו תורה אוי לו לרבו שלמרו תורה פלוני שלמר תורה ראו כמה מקולקלין מעשיו וכמה מכוערין דרכיו ועליו הכתוב אומר ימוק<sup>אנ</sup>סבאמור להם עם ה' אלה ומארצו

XI. Lifnim M'shurat Hadin-Beyond the Letter Of the Law

### ועשית הישר והטוב – לפנים משורת הדין במסג<u>רת ההלכה</u>

#### I. לפנים משורת הדין – מקורו

#### רמב"ן דברים פרק ו פסוק יח

ועשית הישר והטוב בעיני ה' - ... ולרבותינו בזה מדרש יפה, אמרו זו פשרה ולפנים משורת הדין. והכוונה בזה, כי מתחלה אמר שתשמור חקותיו ועדותיו אשר צוך, ועתה יאמר גם באשר לא צוך תן דעתך לעשות הטוב והישר בעיניו, כי הוא אוהב הטוב והישר:

וזה ענין גדול, לפי שאי אפשר להזכיר בתורה כל הנהגות האדם עם שכניו ורעיו וכל משאו ומתנו ותקוני הישוב והמדינות כלם, אבל אחרי שהזכיר מהם הרבה, כגון לא תלך רכיל (ויקרא יט טז), לא תקום ולא תטור (שם פסוק יח), ולא תעמוד על דם רעך (שם פסוק טז), לא תקלל חרש (שם פסוק יד), מפני שיבה תקום (שם פסוק לב), וכיוצא בהן, חזר לומר בדרך כלל שיעשה הטוב והישר בכל דבר, עד שיכנס בזה הפשרה ולפנים משורת הדין, וכגון מה שהזכירו בדינא דבר מצרא (ב"מ קח א), ואפילו מה שאמרו (יומא פו א) פרקו נאה ודבורו בנחת עם הבריות, עד שיקרא בכל ענין תם וישר:

"You shall do the good and the just in the estimation of God" - Our Sages have a beautiful midrash. They said that this [verse] refers to pesharah and lifnim mi-shurat ha-din. The intent here is that initially [Moshe] said that one must observe the laws and ordinances that He commanded you, and now he said that also in that which you weren't commanded you need to pay attention and do the good and the just in His eyes because he loves that which is good and just.

This is a major issue because it is impossible to mention in the Torah every behavior of a person with his neighbors and friends, and all of his business [practices] and the enactments needed for societal harmony and that of countries. Once the Torah has mentioned many of them ... it then states summarily that one must do the good and the just in all matters so as to include *pesharah* and *lifnim mi-shurat had-in*, and things such as the "law of the neighbor", and even that which they said "His reputation impeccable and his conversation with others pleasant" so that he be regarded in all matters as whole and straight.

#### תלמוד בבלי מסכת בבא מציעא ל:

אשר יעשון זו לפנים משורת הדין דאמר רבי יוחנן לא חרבה ירושלים אלא על שדנו כה דין תורה אלא דיני דמגיזתא לדיינו אלא אימא שהעמידו דיניהם על דין תורה ולא עבדו לפנים משורת הדין

For R. Johanan said: Jerusalem was destroyed only because they gave judgments therein in accordance with Biblical law. Were they then to have judged in accordance with untrained arbitrators? — But say thus: because they based their judgments [strictly] upon Biblical law, and did not go beyond the requirements of the law. (All Talmud translations: Soncino ed.)

#### II. גדר לפנים משורת הדין

#### תלמוד בבלי מסכת בבא מציעא כד:

רב יהודה הוה שקיל ואזיל בתריה דמר שמואל בשוקא דבי דיסא אמר ליה מצא כאן ארנקי מהו אמר ליה הרי אלו שלו בא ישראל ונתן בה סימן מהו אמר ליה חייב להחזיר תרתי אמר ליה לפנים משורת הדין כי הא דאבוה דשמואל אשכח הנך חמרי במדברא ואהדרינהו למרייהו לבתר תריסר ירחי שתא לפנים משורת הדין

Rab Judah once followed Mar Samuel into a street of wholemeal vendors, and he asked him: What if one found here a purse? — [Mar Samuel] answered: It would belong to the finder. What if an Israelite came and indicated an identification mark? — [Mar Samuel] answered: He would have to return it. Both? — [Mar Samuel] answered: [He should go] beyond the requirements of the law. Thus the father of Samuel found some asses in a desert, and he returned them to their owner after a year of twelve months: [he went] beyond the requirements of the law.

#### תלמוד בבלי מסכת בבא קמא צט:

ההיא איתתא דאחזיא דינרא לרבי חייא אמר לה מעליא הוא למחר אתאי לקמיה ואמרה ליה אחזיתיה ואמרו לי בישא הוא ולא קא נפיק לי אמר ליה לרב זיל חלפיה ניהלה וכתוב אפנקסי דין עסק ביש ומאי שנא דנכו ואיסור דפטירי משום דלא צריכי למיגמר רבי חייא נמי לאו למיגמר קא בעי רבי חייא לפנים משורת הדין הוא דעבד

There was a certain woman who showed a denar to R. Hiyya and he told her that it was good. Later she again came to him and said to him, 'I afterwards showed it [to others] and they said to me that it was bad, and in fact I could not pass it.' He therefore said to Rab: Go forth and change it for a good one and write down in my register that this was a bad business. But why [should he be different from] Dankcho and Issur who would be exempt because they needed no instruction? Surely R. Hiyya also needed no instruction? — R. Hiyya acted within the 'margin of the judgment,'

#### תלמוד בבלי מסכת בבא מציעא ל:

רבי ישמעאל ברבי יוסי הוה קאזיל באורחא פגע ביה ההוא גברא הוה דרי פתכא דאופי אותבינהו וקא מיתפח אמר ליה דלי לי אמר ליה כמה שוין אמר ליה פלגא דזוזא יהיב ליה פלגא דזוזא ואפקרה ... והא רבי ישמעאל ברבי יוסי זקן ואינו לפי כבודו הוה רבי ישמעאל ברבי יוסי לפנים משורת הדין הוא דעבד

R. Ishmael son of R. Jose was walking on a road when he met a man carrying a load of faggots. The latter put them down, rested, and then said to him, 'Help me to take them up.' 'What is it worth?' he enquired. 'Half a zuz,' was the answer. So he gave him the half zuz and declared it hefker. ... Yet was not R. Ishmael son of R. Jose an elder for whom it was undignified [to help one to take up a load]? — He acted beyond the requirements of the law.

#### תלמוד בכלי מסכת בבא מציעא פג.

רבה בר בר חנן תברו ליה הנהו שקולאי חביתא דחמרא שקל לגלימייהו אתו אמרו לרב אמר ליה הב להו גלימייהו אמר ליה דינא הכי אמר ליה אין (משלי ב') למען תלך בדרך טובים יהיב להו גלימייהו אמרו ליה עניי אגן וטרחינן כולה יומא וכפינן ולית לן מידי אמר ליה זיל הב אגרייהו אמר ליה דינא הכי אמר ליה אין (משלי ב') וארחות צדיקים תשמר הדרן עלך השוכר את האומנין

Some porters [negligently] broke a barrel of wine belonging to Rabbah son of R. Huna. Thereupon he seized their garments; so they went and complained to Rab. 'Return them their garments,' he ordered. 'Is that the law?' he enquired. 'Even so,' he rejoined: 'That thou mayest walk in the way of good men.' Their garments having been returned, they observed. 'We are poor men, have worked all day, and are in need: are we to get nothing?' 'Go and pay them,' he ordered. 'Is that the law?' he asked. 'Even so,' was his reply: 'and keep the path of the righteous.'

#### בית יוסף סימן יב

ב (ב) כתב רבינו ירוחם (נ"א ח"ד ט:) בשם הרא"ש (ב"מ פ"ב סי' ז) אין כופין על לפנים משורת הדין ופשוט הוא בעיני. ותמהני על מה שכתב המרדכי בפרק שני דמציעא (סי' רנז) דכייפינן למעבד לפנים משורת הדין ומהנך עובדי (ב"ק קיח., ב"מ כד: פג.) דמייתי ראיה מינייהו לא נזכר בהם כפיה עיין במהרי"ק שורש (ט"ו) [ט"ן (ענף ג):

R. Yeruham wrote in the name of the Rosh that we don't force people to adopt *lifnim mi-shurat ha-din* and this seems obviously correct to me. I am puzzled by what the Mordechai wrote in the second chapter of Bava Metzi'a that we force one to follow *lifnim mi-shurat ha-din* as the passages that he cites do not mention "force."

#### רמ"א שולחן ערוך חושן משפט הלכות דיינים סימן יב

( ואין בית דין יכולין לכוף ליכנס לפנים משורת הדין, אף על פי שנראה להם שהוא מן הראוי) (ב"י בשם ר"י ובשם הרא"ש). ויש חולקים (מרדכי פ' ב' דמציעא).

A court may not force a litigant to engage *lifnim mi-shurat ha-din* even though they think it to be [the] appropriate [course of action.] There are those who disagree [with this opinion.]



#### III. פשרה

#### <u>סנהדרין ו:</u>

רבי אליעזר בנו של רבי יוסי הגלילי אומר אסור לבצוע וכל הבוצע הרי זה חוטא זכל המברך את הבוצע הרי זה מנאץ ועל זה נאמר (תהלים י')
בצע ברך נאץ ה' אלא יקוב הדין את ההר שנאמר (דברים א') כי המשפט לאלהים הוא וכן משה היה אומר יקוב הדין את ההר אבל
אהרן אוהב שלום ורודף שלום ומשים שלום בין אדם לחבירו שנאמר (מלאכי ב') תורת אמת היתה בפיהו ועולה לא נמצא
בשפתיו בשלום ובמישור הלך אתי ורבים השיב מעון ... רבי יהושע בן קרחה אומר מצוה לבצוע שנאמר (זכריה ח') אמת
ומשפט שלום שפטו בשעריכם והלא במקום שיש משפט אין שלום ובמקום שיש שלום אין משפט אלא איזהו משפט שיש בו
שלום הוי אומר זה ביצוע

R. Eliezer the son of R. Jose the Galilean says: It is forbidden to arbitrate in a settlement, and he who arbitrates thus offends, and whoever praises such an arbitrator [bozea'] contemneth the Lord, for it is written, He that blesseth an arbitra [bozea'], contemneth the Lord. But let the law cut through the mountain, for it is written, For the judgment is God's. And so Moses's motto was: Let the law cut through the mountain. Aaron, however, loved peace and pursued peace and made peace between man and man, as it is written, The law of truth was in his mouth, unrighteousness was not found in his lips, he walked with Me in peace and uprightness and did turn many away from iniquity.

#### שולחן ערוך חושן משפט הלכות דיינים סימן יב

מצוה לומר לבעלי דינים בתחלה: הדין אתם רוצים או הפשרה; אם רצו בפשרה, עושים ביניהם פשרה. *וכשם שמוזהר שלא להטות הדין, כך מוזהר שלא יטה הפשרה לאחד יותר מחבירו*. וכל בית דין שעושה פשרה תמיד הרי זה משובת.

It is a mitzvah to ask the litigants initially, "Do you want din or pesharah?"; if they want pesharah, then we make pesharah for them. Just as one is warned against perverting din, one is warned against distorting pesharah. Any court which adjudicates regularly with pesharah is deemed praiseworthy.

#### .IV פטור בדיני אדם וחייב בדיני שמים

#### בבא קמא נה:

תניא אמר ר' יהושע ארבעה דברים העושה אותן פטור מדיני אדם וחייב בדיני שמים ואלו הן הפורץ גדה בפני בהמת חבירו והכופף קמתו של חבירו בפני הדליקה והשוכר עדי שקר להעיד והיודע עדות לחבירו ואינו מעיד לו

It was taught: R. Joshua said: There are four acts for which the offender is exempt from the judgments of Man but liable to the judgments of Heaven. They are these: To break down a fence in front of a neighbour's animal [so that it gets out and does damage]; to bend over a neighbour's standing corn in front of a fire; to hire false witnesses to give evidence; and to know of evidence in favour of another and not to testify on his behalf

#### דינא דבר מצרא V

#### רמב"ם הלכות שכנים פרק יב הלכה ה

ולא עוד אלא המוכר קרקע שלו לאחר יש לחבירו שהוא בצד המצר שלו ליתן דמים ללוקח ולסלק אותו וזה הלוקח הרחוק כאילו הוא שליח של בן המצר, בין שמכר הוא בין שמכר שלוחו בין שמכרו ב"ד יש בו דין בן המצר, אפילו היה הלוקח ת"ח ושכן וקרוב למוכר ובן המצר ע"ה רחוק בן המצר קודם ומסלק את הלוקח, ודבר זה משום שנאמר ועשית הישר והטוב אמרו חכמים הואיל והמכר אחד הוא טוב וישר הוא שיקנה מקום זה בן המצר יותר מן הרחוק ...

This is not the limit of this principle. Even when a person sells property which he owns to another person, his colleague, the owner of the property neighboring his, has the right to pay the purchase price to the buy and remove him from his purchase. The purchaser who comes from afar is considered as the agent of the neighbor. This applies whether the original owner's agent conducted the sale, or whether the property was sold by the court, the privilege of a neighbor is granted. Even if the purchaser was a Torah scholar, a non-immediate neighbor, and a relative of the seller, while the neighbor was an unlearned learned person with no family connections to the seller.



the neighbor receives priority and may remove the purchaser. This practice stems from the charge "And you shall do what is just and good." Our Sages said: "Since the sale is fundamentally the same, it is 'just and good,' that the property should be acquired by the neighbor, instead of the person living further away."

#### VI. כופין על מדת סדום

רמב"ם הלכות שכנים פרק יב הלכה א

האחין או השותפין שבאו לחלוק את השדה וליטול כל אחד חלקו אם היתה כולה שוה ואין שם מקום טוב ומקום רע אלא הכל אחד חולקין לפי המדה בלבד, ואם אמר אחד מהם תנו לי חלקי מצד זה כדי שיהא סמוך לשדה אחר שלי ויהיה הכל שדה אחת שומעין לו וכופה אותו על זה שעיכוב בדבר זה מדת סדום היא, אבל אם היה חלק אחד ממנה טוב או קרוב לנהר יותר או קרוב לדרך ושמו אותה היפה כנגד הרע ואמר תנו לי בשומא שלי מצד זה אין שומעין לו אלא נוטל בגורל, ...

The following rules apply when brothers or partners come to divide a field, with each taking a portion. If the field was all of equal value, without one place being better and another worse, but instead it was all the same, the field is divided by measure. If one of the partners said: "Give me my portion on this side so that it will be close to another field which I own, so that they will be one large field, "his request is heeded, and we compel the other partner to grant him this privilege. For holding back in such a situation would be a reflection of the traits of Sodom. If, however, one portion was of a higher quality than the other, closer to a river or to a path, and the two portions were evaluated, the good being made equivalent to the bad, and one of the partners asked that he be granted a portion on a particular side, we do not heed his request. Instead, they receive their portions by lot. (All translations of Rambam: www.chabad.org)

#### VII. מוסר של לפנים משורת הדיו

משנה מסכת אבות פרק ה משנה י

ארבע מדות באדם האומר שלי שלי ושלך שלך זו מדה בינונית ויש אומרים זו מדת סדום שלי שלך ושלך שלי עם הארץ שלי שלך ושלך שלך חסיד שלי ושלך שלי רשע:

Mishnah. [There are] four types of character in men: he that says: 'mine is mine, and thine is thine': this is a neutral type some say this is a sodom-type of character: [he that says:] 'mine is thine and thine is mine' is an unlearned person; [he that says:] mine is thine and thine is thine,' is a pious man; [he that says:] 'mine is mine, and thine is mine,' is a wicked man.

#### טור יורה דעה הלכות צדקה סימן רמז

ואל יעלה בלבו עצה לומר איך אחסר ממוני ליתנו לעניים כי יש לו לדעת שאין הממון שלו אלא פקדון לעשות בו רצון המפקיד וזה רצונו שיחלק לעניים ממנו

One should not think, "Why should I experience financial loss in order to give to the poor," because one should understand that the money is not actually his, but rather in trust to do with it in accordance with the wishes of the one who entrusted it, and his wishes are to give a portion to the poor.

#### <u>ברכות ז.</u>

אמר רבי יוחנן משום רבי יוסי מנין שהקדוש ברוך הוא מתפלל שנאמר (ישעיהו נ"ו) והביאותים אל הר קדשי ושמחתים בבית תפלתי תפלתם לא נאמר אלא תפלתי מכאן שהקדוש ברוך הוא מתפלל מאי מצלי אמר רב זוטרא בר טוביה אמר רב יהי רצון מלפני שיכבשו רחמי את כעסי ויגולו רחמי על מדותי ואתנהג עם בני במדת רחמים ואכנס להם לפנים משורת הדין

R. Johanan says in the name of R. Jose: How do we know that the Holy One, blessed be He, says prayers? Because it says: Even them will I bring to My holy mountain and make them joyful in My house of prayer. It is not said, 'their prayer', but 'My prayer'; hence [you learn] that the Holy One, blessed be He, says prayers. What does He pray? — R. Zutra b. Tobi said in the name of Rab: 'May it be My will that My mercy may suppress My anger, and that My mercy may prevail over My [other] attributes, so that I may deal with My children in the attribute of mercy and, on their behalf, stop short of the limit of strict justice'.



XII. Tzelem Elokim as a Source for Human Obligations

## Tzelem Elokim as a Source for Human Obligations

בראשית פרק א (1

(כו) וַיֹאמֶר אֵ-לֹהִים נַצְשֶׁה אָדֶם בְּצֶלְמֵנוּ כִּדְמוּתַנוּ וְיִרְדּוּ בִדְגַת הַיֶּם וּבְעוֹף הַשָּׁמֵיִם וּבַבְּהַמֶּה וּבְכָל הָאָרֶץ וּבְכָל הָרֶמֶשׁ הָרֹמֵשׁ עַל הָאָרִץ: (כז) וַיִּבְרָא אֵ-לֹהִים אָת הָאָדֶם בִּצֵלְמוֹ בִּצֵלָם אֵלֹהִים בַּרָא אֹתוֹ זָכֶר וּנְקָבָה בַּרָא אֹתִם:

1) Genesis 1:26-27

And God said: 'Let us make man in our image, after our likeness; and let them have dominion over the fish of the sea, and over the fowl of the air, and over the cattle, and over all the earth, and over every creeping thing that creepeth upon the earth.' And God created man in His own image, in the image of God created He him; male and female created He them.

**2) בראשית פרק ט** 

(ו) שֹפַּךְ דַּם הָאָדָם בָּאָדָם דָּמוֹ יִשֶּׁפַּךְ כִּי בְּצָלָם אֵ-לֹהִים עַשָּׁה אָת הָאָדָם:

2) Genesis 9:6

Whoso sheddeth man's blood, by man shall his blood be shed; for in the image of God made He man.

3) <u>משנה סנהדרין פ"ד מ"ה</u>

לפיכך נברא אדם יחידי ללמדך שכל המאבד נפש אחד מעלה עליו הכתוב כאילו איבד עולם מלא וכל המקיים נפש אחת מעלה עליו הכתוב כאילו קיים עולם מלא ומפני שלום הבריות שלא יאמר אדם לחבירו אבא גדול מאביך ...

#### 3) Mishnah Sanhedrin 4:5

For this reason was man created alone, to teach thee that whosoever destroys a single soul, scripture imputes [guilt] to him as though he had destroyed a complete world; and whosoever preserves a single soul, scripture ascribes [merit] to him as though he had preserved a complete world. Furthermore, [he was created alone] for the sake of peace among men, that one might not say to his fellow, 'my father was greater than thine'...

#### 4) Laws of Eshnunna 13

A man who is caught in the house of a ranking citizen, in the house, during the daytime, shall pay ten shekels of silver. He who is caught in the house at night shall die. He shall not get away alive.

כר ממוח פרק כר

(אֹ) אָם בַּמַּחְתָּרֶת יִמָּצֵא הַגַּנָּב וְהַכָּה וָמַת אֵין לוֹ דָמִים: (ב) אָם זַרְחָה הַשְּׁמָשׁ עָלָיו דְמִים לוֹ שַׁלַּם יְשַׁלֵּם אָם אֵין לוֹ וְנִמְכַּר בּגנבתוֹ:

#### 5) Exodus 22:1-2

If the thief is seized while tunneling, and he is beaten to death, there is no bloodguilt to his case. If the sun has risen on him, there is bloodguilt in that case. He must make restitution; if he lacks the means, he shall be sold for his theft.

#### 6) Code of Hammurabi 6

If a free man stole the property of church or state, the man shall be put to death. Also the one who received the stolen goods from his hand shall be put to death.



#### 7) Code of Hammurabi 209-210

If a man struck another man's daughter and has caused her to have a miscarriage, he shall pay ten shekels of silver for her fetus. If that woman has died, they shall put his daughter to death.

8) שמות כא

(כב) וְכִי יָנָצוּ אֲנָשִׁים וְנָגְפוּ אִשָּׁה הָרָה וְיָצְאוּ יְלָדִיהָ וְלֹא יִהְיָה אָסוֹן עָנוֹשׁ יַעָנֵשׁ פַּאֲשָׁר יָשִׁית עָלִיו בַּעֵּל הָאִשָּׁה וְנָתְוֹ בִּפְּלִלִים:

(כג) וְאָם אָסוֹן יִהְיֶה וְנָתַתָּה נֶפֶשׁ תַּחַת נֶפֶשׁ:

#### 8) Exodus 21:22-23

When men fight, and one of them pushes a pregnant woman and a miscarriage results, but no other damage ensues, the one responsible shall be fined according as the woman's husband may exact from him, the payment to be based on reckoning. But if other damage ensures, the penalty shall be life for life.

9) במדבר פרק לה

(לא) לא תִקְחוּ כֹפָר לְנָפָשׁ רֹצֵחַ אֲשֶׁר הוּא רָשָׁע לְמוּת כִּי מוֹת יוּמָת:

(לב) וְלֹא תְקָחוּ כַפֶּר לָנוּס אָל עִיר מְקָלָטוֹ לְשׁוּב לָשֶׁבֶת בָּאָרֶץ עַד מוֹת הַכּהַן:

#### 9) Numbers 35:31-32

You may not accept a ransom for the life of a murderer who is guilty of a capital crime; he must be put to death. Nor may your accept ransom in lieu of flight to a city of refuge, enabling one to return to live on his land before the death of the priest.

#### 10) דברים פרק א פסוק יז

לא תַבִּירוּ פָנִים בַּמִּשְׁפָּט כַּקָטוּ כַּגָּדֹל תִּשְׁמָעוּן לא תָגוּרוּ מִפְנֵי אִישׁ כִּי הַמִּשְׁפָט לֵא-לֹהִים הוּא וְהַדָּבָר אֲשֶׁר יִקְשָׁה מִכֶּם תַּקְרבוּן אַלִי וּשִׁמֵעְתִּיו:

#### 10) Deuteronomy 1:17

You shall not be partial to judgment: hear out low and high alike. Fear no man, for judgment is God's. And any matter that is too difficult for you, you shall bring to me and I will hear it.

#### 11) דברי הימים ב פרק יט פסוק ו

וַיאמר אַל הַשׁפְטִים רָאוּ מָה אַתָּם עשִים כִּי לֹא לְאַדֶם תְּשְׁפְּטוּ כִּי לֹה' וְעָמַכֶם בִּדְבֵר

#### 11) 2Chronicles 19:6

He charged the judges: "Consider what you are doing, for you judge not on behalf of man, but on behalf of the Lord, and He is with you when you pass judgment.

12) דברים פרק כד פסוק טז

לא יוּמְתוּ אָבוֹת עַל בָּנִים וּבָנִים לֹא יוּמְתוּ עַל אָבוֹת אִישׁ בְּחָטְאוֹ יוּמֶתוּ:

#### 12) Deuteronomy 24:16

Parents shall not be put to death for children, nor children be put to death for parents: a person shall be put to death only for his own crime.

(13) שמות פרק כא

(כ) וְכִי יַבֶּה אִישׁ אָת עַבְדּוֹ אוֹ אָת אָמֶתוֹ בֵּשַׁבַט וּמֶת הַחַת יָדוֹ נַקם יַנַּקְם:

(כא) אַך אָם יוֹם אוֹ יוֹמֵיָם יַעֲמֹד לֹא יַקְּםְ כִּי כַסְפּוֹ הוּא: ס

#### 13) Exodus 21:20-21

When a man strikes his slave, male or female, with a rod, and he dies there and then, he must be avenged. But if he survives a day or two, he is not to be avenged, since he is the other's property.

XIII. Tikkun Olam - Engagements With the World at Large

מיקון צואם

(=: ) 17'N"

ر م دراس

'n

יאן שומומו בדונצות לרשלם וכר עד על בשרותיה על בשרותיה באר על בשרותיה מאר על בשרותיה מאר התמרשים כמו שאמר בשלות מה שאמר הנכיא שלא נמצא בירושלם איש עלשה משפט מבקש אמונה

יבפשר התוכותיה לפר שתחסירום שהיו בירושלם לא

E1773 K

קון בשווקים וכרחובות אבל נחבאים בבתיהם מסני הושעים ואינר נכון, כַּל אַם חִין צריקים בחוך העיר אף שוחור בחבאים היה ראוי שיגינו על דורם ואיר יחלה הַסְלִיחַה בַחוצות וברחובות עיר ואמרו חכמים וכרונם לכרכה כיון שנהרגו מיתחם היתה כפרת נפשם ולכן אחתי מותם נחשבו לעבור השם והסידיו והוא זרך דרש כי רחוק הוא שנאמין שלא היה ככל ירושלם אַמילו איש אחר בעל משמט ודורש אמונה והנה היו. שמה כהני, השם ובני נביאים ואיך יהיה אפשר זה ולכן אתשוב אנן שלא אמר שלא ימצאו בירושלם איש מדיק מאמין באלחיו אכל אמר שוטטו וחפשו בחוצות ירושלם וראו נא ודעו באמתות ובקשו ברחובותיה אם חמצאו איש רצה לומר שיהיה מוכיח בשער ומיטר את העם ולכן לא אמר אם תמצאו איש עושה. משפט אבל אמר. שתי פעמים מלת ,אם והוא אמרו אם תמצאו אוש אם יש עושה משמט מכקש אמונה רוצה לומר שבחוצות וברחובות העיר ששם ישבו כסאות למשפט לא ימצאו איש אמיץ לבו בגבורים להוכיח בשער כי הוא הנקרא איש בייחוד כמו' שאמר הלא איש אתה ומי, כמוך בישראל וכן לא ימצא איש עושה משמט מבקש. אמונה כמו שעושה חשופט בעיר שמוטל עליו לעשות משמט וצרקה לכל עמו והוא מכקש האמונה קהמכה להצרוק. את הצריק ולהרשיע את הרשע ואמר שאם ימצא בכל ירושלם איש יאמץ לבו בגבורים להובים החוטאים או איש שיהיה ממונה לעשות משפט

ולבקש האמונה שיטלת לכל העיר בעבורו ולא יתתייב

מוה שלא היו בירושלם אנשי אמת ובעלי אמונה אכל

לא היו ממונים על המשפט ועל האמונה כי געדרה מהם

גלא תיה איש מהם שיעצור כח להוכיח ולהכניע

הפושעים לפי שהיו הצריקים עלובים ווכנעים ולא נשאו

בראשם וכמו שאמר ישעיהו צרק ילין בה ועתה מרצחים

הוה ידור המלך צייה <u>אמר נחנו את נכלת עבויך מאכל</u> לעוף השמים בשר חסיריך לחיתר ארץ והוא המודה שהור בירושלם חסירים ריראי השם וחשיב על זה הרדים בשם אביו שירמיהו אמר שוטטו בחצות ירשלם,

פראשית יח וירא

הַבְּצְעֵּכְתְהַ הַבְּאָה אַלֵּי עְשִׂיּוֹ בְּלְה וֹאִם־־לֹא אַרְעָרִי יִי וֹיִפְנִי מִשְׁםׁ האַנְשִׁים וַיִּלְכֵּי מְדְמָּה וְאַבְּרָהִם עוֹדְנִי עִכְּךְ לְפָנֵי יְהֹוְה יִי נִינְשׁ אברהם וַיֹּאְכֵּר האָף הִסְפָּה צַּדְיַקְם עִפֹּרְישְׁעִיִּיִּ אִילִי שַחְכִשִׁים צַּדִּיכְם עִפֹּרְישׁנִי האָף תּסְפָּה וֹלְאִיחִשְׁא בְּתִּוֹדְהַעִּיִי האָף תּסְפָּה וֹלְאִיחִשְׁא בְּתִּוֹדְהַעִּיִי האָף תּסְפָּה וֹלְאִיחִשְׁא בְּתִּוֹדְהַעִּיִי הַאָּףתְסְפָּה וֹלְאִיחִם הצַדִּיכְּם אשר בַּקַרבָּה:יִּיּהְּלְלְּהַלְּהְלֹךְּ מְּעִשְׁחוּ

אבן עזרא

אהותרה בות השאלה הוי

# במה בהמה פרק חמישי שבת

ארבנוה מתו בעטיו של נחש - והא דכתיב (קהלת.) לי אדם מיתה בלא חטו וידי ברוב בני אדם קאמר: (ש"ב" יש מיתה בלא חטוא ויש יסורים בלא, שן - ואט"ג דבתאי דקאמר אין יסורין בלא שן לא אימותב: כל האומר בני עלי חטאו איט אלא מועה - פירוש במאי דכתיב אשר

תורה אור

פיתיבי אמרו מלאכי השרת לפני הקב"ה
רבונו של עולם מפני מה קנמת מיחה על
ארם הראשון אמר להם מצוה קלה צויתיו
ועבר עליה א"ל והלא משה ואהרן שקיימו
כל התורה כולה ומתו א"ל "מקרה אחרימ"
לצדיק ולרשע למוב וגר הוא דאמר כי האי
תנא דתניא ר"ש בן אלעזר אומר אף משה
ואררן בהמאם מחו שנא "יען לא האמנתם מיניני
בי "הא האמנתם בי עדיין לא הגיע ומנכם "
ליפמר מן העולם מיתיבי "\*ארבעה מתו
בעמיו של נחש ואלו הן בנימין בן יעקב
בעמיו של נחש ואלו הן בנימין בן יעקב
ועמרם אבי משה וישי אבי דוד במפרש

מומה • פירוש במחי דכמיב חשר
ישכבון לא חמאו אלא מבזים קדשים
ישכבון לא חמאו אלא מבזים קדשים
יקטירון המלב וגו':
מולקעל ספרים שלט
שכמוב בהם (\*מעבירים) וכן מליט
שכמוב בהם (\*מעבירים) וכן מליט
שכמוב בהם (\*מעבירים) וכן מליט
בירושלמי בשמשוןוהוא שפט אחישרא
ארבעים שנה מלמד שהיו פלשמים
יראים ממט כ' שנה אחר מוחו פמו
בחייו "ובכל ספרים שלט כחיב כ'
שנה (שפטים מי): בורוך שהיה
בחייו "ובכל מפרים שלט כחיב כ'
לו לפנחם למחום • ופליג אר" יונחן
דאמר שנהם לא חטאו:

がやせ

סרנג לש׳

כשחלה ר' אליעזר נכנסו הלמיריו לבקרו אמר להן חמה עזה יש בעולם החחילו הן בוכין ורבי עקיבא משחק אמרו לו למה אחה משחק אמר להן וכי מפני מה אתם בוכים אמרו לו אפשר ספר תורה שהוי בצער ולא נככה אמר להן לכך אני משחק כל זמן שאני רואה רבי שאין יינו מחמיץ ואין פשחנו לוקה ואין שמנו מבאיש ואין דובשנו מרביש אמרתי שמא חם ושלום קיבל רבי עולמו ועכשיו שאני רואה רבי בצער אני שמח אמר לו עקיבא כלום הימרתי מן החורה כולה אמר לו "לימדתנו רבינו "כי אדם אין צדים בארץ אשר יעשה מוב ולא ידומא

לַלָּרָאֹיִי פְשִּׁתִּי רְשָׁלִּוֹם מִפְּנַ עַמְּוֹן וְהָדָהְ לֵּיְהֹיָהְ וְמָשֶׁר וְצָּא מְבַּלְתַי בִּיתִי לּ מִצְפָּה נִלְּצָׁד וּמִמִּצְפָּה נִלְּצָׁד עְבָּר בְּבֵּר צָמְוֹן: יַיַבַּר יִפְּתָח נָדַר לֵיהֹוְה וַיֹּאמֵר לּ מִצְפָּה נִלְצָׁד וּמִמִּצְפָּה נִלְצָׁד עְבָּר בְּבֵּר אָת־הַנִּלְעָד וְאֶת־יְבָּא אֲשֶּׁר יַצְׁא מְבַּלְתַי בִּיתִי לְקָרָאֹיִי בְּשִּׁהִן רָשָּׁלִוֹם מִפְּנַ עַמְּוֹן וְהָדָה לֵיְהִי וְמָעֵלִיתִיהוּ עַלְה:

לֹגָּ נַיְצַבָּר יִפָּתָּח אָל־בְּנֵע שַמָּוֹן לְהְלָּחֶם בֶּם נַיִּקְנָם יְהֹנֶה בְּיָרְוֹ: <u>וִיבַּ</u>ם מַעֲרוֹשֵׁר

וְעַד־בְּאֲהֹ מִנְּיִת עֶשְּׁרְיִם עִּיר וְעַדֹּ אָבֵל כְּרָמִים מַכָּח נְּדוֹלֵה מְאָד וַיְּבְּוְעוֹ בְּנֵי עַמֹּוֹן מִפְנֵי בְּנֵי יִשְּׂרָאֵל:

6, 1, 1 la 15 N >

אומר החרם הוא השבועת והשבועה הוא החרם. אנשי יבש עברו על החרם ונתחייבו מיחוז. ולכך אני אומר כי מן הכתוב הזה יצא להם הדין הזה שכל מלך בישראל או סנהדרי גדולה במעמד כל ישראל שיש להם רשות במשפטים יי ואם יי יחרימו על עיר להלחם יי עליה וכן אם יחרימו על דבר. העובר עליו חייב מיתה, והוא חיובן של אנשי יבש גלעד ושל יהונתן שאמר לו אביו כה יעשה אלהים וכה יוסיף כי מות תמות יונתן בי ומהיכן נתחייבו אלו מיתה מן הדין חוץ מן המקום יב חזה. [בי וזה היה טעותו של יפתח בבתו. כי השב כאשר חרם נגיד ישראל חל וקים להכית אנסים או העובר בי על חרמו חייב מיתה. כן אם נדר בעת מלחמה לעשות מאיש או אנשים זבח יחול הנדר. ולא ידע כי חרם המלך והסנהדרין חל על המורדים לכלותם או על העובר גזירתם ותקנתם. אבל לחול הנדר לעשות עולה מדבר שאין ראוי לה׳ חס וחלילה. ולכך אמר זי בב״ר שאפילו הקדש דמים לא היה חייב ונענש בדמה יי. ואל תהיה נפתח בהבלי ר"א יי האומר כי פירוש והעליתוהו עולה יי או והעליתיתו יי, לומר אם יהיה היוצא מרלתי ביתי איש או אשה וחיה לח' קדט שיהיה פרוש מדרכי העולם לעבוד לשרת בשם ה' בתפלה והודות בי לאלהים, ואם יהיה דבר ראוי ליקרב אעלנו עולה. ועשה בית לבתו מהוץ לעיר והתבודדה שם וכלכלה כל ימיה ואיש לא ידעה הזיתה בתו צרורה. ואלה דברי רוה, כי אם נדר שיהיה לה' איננו שיהיה פרוש אבל יהית כמו שמואל שאמרה אמו ונתתיו לה׳ ני, וחיה משרת בבית ה׳ לא פרוש, וכפי משפטי

התורה אין כיד האדם שידור ביוצאי פתח ביתו שיהיו פרושים כאשר אין זידו לחעלותם עולה, ואם הדבר כן היתה בתו הבוכת יי על בחוליה יי ורעיותיה עכת כוונות יי לקלם אתנן, וח"ו שיהיה חק בישראל לתנות לבת יפתח ד' ימים בשנה מפני כלא נשות לבעל והיתה עובדת את ה' בטרה, אבל הדבר כששוטו וטעותו היה ממה שאמרתי יים.

ソク

169

חד ציור קאים וצייד צפורין . וכד הוח שמע ר' שמשון כרת קלא אמרת מן שמיא דימום. פסגא. ובר חוה שמע ברת קלא אמרה ספקולא. הות מתצרא ונלכדת. אמר צימור מכלעדי שמיא לא מתצרא עאכ"ו נפש דבר נש. נפק ואשכח מיליא משרכן ונתכטלה הנזירה. אתון ואסרון בהדא כי כני דבית מוקד דשכריא, א"ל כריה כל הדא שבתא עבדת לן שבריא ולית בני דבית מוקד רשם יא. א א בי יו כל הוא שם זא עבו דלן מבו יא והיו אנן מדכן יתה מן קפוליא. אמר צריכין אנו לעשות שובה בדרך שהיו אבותינו עושין שהיו עושין איפולימין ומוכרין בזול. אמר צריכין אנן לדכיא מבריא. מה עבד נמב תרכומא והוה מקצין תרמומא ושדי קצוצותיה ומקלק כשוק. וכל אתרא דהוה קפילא פליק ואינון מפקין ונפקין. וכ"מ שלא היתה שמה שומאה תרמומא עומרת. והוא מציין אי זה פקום פומאה ומקום מהרה עד זמן דרכי יתה מן קמיליא. המתיה הד כותי עם דארעא אמר לית אנא אזיי ומדחיך בהדין מבא דיהודאי. אית דאמרי מן הדין שוקא דנרנינא ואית דאמרי מן הדין שוקא דסקאי נמב קמיל וממריה בעוקא דהוה מדכי. בצפרא אזל א"ל אמריתון דרכי בן יוהאי מבריא אתון חמון הריו קפילא (נ"א אול לנביה א"ל לא דכיתא שוק פלן . א"ל היון. א"ל ואין אפיקית לך מיתין מן בתרך . א"ל נור חמי ליה) צפת רשב"י ברוח"ק שהוא נתנו שם. אמר נוור אני על העליון שירד ועל התחחון

מתנות כהונה את היא במונה בהונה בחומה הוא האונה האונה מהונה מהונה בהונה בהונה

מבר. ורבגן אמרי תבא בכולא אלי קבר מלא שאינו חמר כלום. שנאמר היבא יעקב שלם: (ב) ויבא יעקב שלם . (מכנים קני) שיר המעלות רבת צררוני מנעורי יאמר גא ישראל. א"ל הקב"ה ויכלו לך. איל גם לא יכלו לי ויבא יעקב שום. (20 לו) רבות רעות צדיק ונו'. רבות רעות זה עשו ואלופוו. צדיק זה יעקב. ומכולם יצילנו ה' ויבא יעקב שלם. (20 זמל) ת' ישמר צאתר ובואך מעתה ועד עולם. ישמר צאתך ויצא יעקכ. ופואך ויבא יעקב שלם: (נ) ר' חייא כר אכא פתח (חונה) אם זך וישר אתה וגו' ייבה יעקב מה יעד אמן וישר אתה היית אכ"כ אלא אתה . חא לשעבר לא היה צרקר. אם זך וישר אתה היית אכ"כ אלא אתה . חא לשעבר לא היה צרקה כי עתה יעיר עליך עתיד הקב"ה להתעורר עליך ולשלם לך כל צרקות שעשית ולפי שכתוב (ניהמים נס) ויעקב איש תם יושב אהלים לפיכך ויבא יעקב שלם. ר' ברכיה פתח (מיונ כנ) ותנזר אומר ויקם לך ועל דרכיך גנה אור. ותגור אומר ויקם לך זה יעקב. ועל דרכיך ננה אור עלשני דרכיך ננה אוד. לפי שכתוב (פומיק מ) אם יהיה אלהים עמדי ונו' (כי) והנה אנכי עמר ושמרתיך ושבתי בשלום אל בית אבי וכתיב ויבא יעקב שלם: (ד) ויבא יעקב שלם • בתיב (מסליסיקיו) הזרעים בדמעה ברנה יקצרו הזרעים ברמעה זה יעקב אבינן שזרע את הברבו' בדמעה (ינישים כו) אולי ימושני אבי ברנה יקצרו (ש) ויתן לך האלהים ממל השמי' ומשמני הארץ. הלוך ילך ובכה (ניתשים ל) וישא את כולו ויבך. נשא משך הזורע שנמשך למקום שעתיד להזרע משם. דכתיב (כס כס) וקח לך משם אשה (כס) וישלח יצהק את יעקב וילך פונה ארם אל לבן בן בתואל. בא יבא ברנה נשא אלמתיו. אתי מעין עולימין ועולימיתא: (ה) ויבא יעקב שלם. שלם בנופו. קפי שכתוב (ac ic) והוא צולע על ירכו ברם הכא שלם בגופו. שלם בבניו לפי שכתוב בו (ב) אם יבא עשו אל המחנה האחת והכהו והיה המחנה ברם הכא שלם בכניו. שלם בממונו אע"ג דא"ר אבון כש"ר אחא פי שנה היה מכבד יעקב אביני את עשו באותו הדורון ברם הכא שלם במטוני. ר' יוחנן אמר שלם בתלמודו . אכל יוסף שכח שנא' (30 0%) כי נשני אלהים את כל עמלי ולהלן הוא אומר (00% 10) נפש עמל עמלח לו: (1) ויחן את פני העיר. חנן את הפנים שבעיר התחיל משלח להם דורוגות. ד"א ויחן את פני העיר חתחיל מעמיד הפליסין וסוכר בזול. הדא אמרח שאדם צריך להחזיק פוכה למקום שיש לו הנאה ממנו . רשב"י ור' אלעזר בריה חוו מסירין כסערתא יינ שנה ביומא דשמרא. והיו אוכלים חרובין של גרודא עד שהעלה נופן חלודה. לכוף י"נ שנין נפק יתיב על תרע מערתא חכא

#### מתנות, כחונה

בתנות, כחזוה אחרים בחיל מכלי בקרא מכלי בתוצה בתוצה מדי ויכלו כמלים מכלים וכמשפם אחרים וולמים בהיא מכלי ברלא מך כיה בכלח במלוף כת' באליף וכמשפם אחרים אחרים: ויכלו לך. דרך השלה והמיה: לא היה לדיק. איב אבל יעקב איש מס מנשריו כדמפר שלה בכים במפר בתיך. דרכיך הרכי המכי שבלה מדי בללם מחד בלכם ואחר בשנו כדמפר של שלבו של שללי שלבין ושלימתל. נערים ונערות ודרש אלומותיו בחילוף ע"ץ באליף: גפש עמלה. בעמל באורה קמיירי קרל? השלימין מניות הימלים כמו לישלים: דון פמירין כו'. היו ומכלים שמה המלי המלים למי המלום בל למות בהילים במי לישלים ביו מילים בל ברוך א פי הפרוך יבשים כלומר ברושים ום פיש": ברוך א פי הפרוך יבשים כלומר ברושים ום פיש": ברוך א פי הפרוך יבשים כלומר ברושים ום פיש": בפך פי". ב" הים לל לי על הספח המערה רלה לייד שפת אחר שעמד ולד